5 clés pour &%
/
comprendre M

P ASCA\—




Introduction

Blaise Pascal était un homme discret, qui ne cherchait pas la
notoriété, a peu publié de son vivant et dont la vie est surtout marquée
par la maladie et la retraite. Les détails que nous connaissons sur lui
nous ont été transmis par sa sceur ainée, Gilberte Périer, qui a écrit une
Vie de M. Pascal dans laquelle elle dépeint son frére sous les traits d’'un
intellectuel rigoureux et d’'un chrétien exemplaire. Cette source, bien
qu'utile, est a utiliser avec précaution : elle nous dévoile un Pascal qui,
comme dans ses lettres, se consacre a I'étude et a la religion et dont
l'intelligence s’est révélée des le plus jeune dge. Homme de son temps,
proche de Port-Royal, en contact avec les cercles intellectuels de son
époque, scientifique qui a contribué aux progrés des mathématiques
et de la physique moderne, nous ne pouvons bien comprendre la vie
de Pascal qu’en la situant dans le bouillonnement intellectuel de son
époque, auquel il a contribué par son insatiable curiosité et ses travaux.

Dans cette introduction, nous proposons au lecteur de suivre chrono-
logiquement la vie qu’a menée cet auteur afin, peut-étre, qu’en se familia-
risant avec la personne qu’il a été, le lecteur en saisisse mieux la pensée.

1. La formation de Blaise Pascal (1623-1646)

Blaise Pascal naft a Clermont le 19 juin 1623 au sein d’une famille
bourgeoise installée depuis longtemps en Auvergne. Il a deux sceurs,
une ainée, Gilberte, née le 1er janvier 1620 et une cadette, Jacqueline,
née le 5 octobre 1625, qui se fera connaitre pour ses talents précoces
de poete! avant d’entrer dans les ordres. Sa mére, Antoinette Begon,
connue pour sa piété, meurt en juin 1626. Veuf, Etienne Pascal, alors
second président de la cour des aides, se résout a vendre sa charge
a son frere afin de s’assurer une rente durable et s'occupe intégrale-
ment de I'éducation de ses enfants. En 1631, la famille déménage a Paris.

1. Al'age de 12 ans, elle joue une piece pour Richelieu et, 3 Rouen, elle se fait remar-
quer par Pierre Corneille qui 'encourage a poursuivre sa carriere littéraire.



Contrairement a Descartes, qui raconte dans le Discours de la
méthode I'éducation classique qu’il a regue au collége des jésuites de
La Fleche, Blaise Pascal et ses soeurs sont instruits par leur pére seule-
ment. Scientifique passionné et mathématicien reconnu, ami des physi-
ciens Roberval et Mersenne, Etienne Pascal est proche des milieux
intellectuels de son époque et batit un plan d’'étude trés précis pour
ses enfants, fondé d’abord sur la grammaire, les langues - latin et grec
en particulier, et seulement aprés sur les sciences mathématiques et la
géométrie. Pourtant, ce projet va &tre contrarié : un jour, Etienne trouve
son fils, agé de 12 ans, tracant des figures géométriques a méme le sol,
avec un bout de charbon, en train de démontrer la 32¢ proposition
d’Euclide’ grace a des axiomes et définitions qu'il avait lui-méme établis,
alors qu’on ne lui avait jamais rien enseigné a ce sujet. S’apercevant des
dispositions extraordinaires de son fils, il va I'introduire auprés de ses
amis scientifiques et c’est dans ce contexte qu’il va s'initier aux travaux
de I'esprit comme aux polémiques.

En 1639, alors agé de seize ans, Blaise écrit un Essai pour les coniques
sous I'influence du mathématicien Girard Desargues, pour lequel il avait
la plus douce admiration. Peu soucieux de sa réputation, il refuse de
le publier. Un exemplaire fut envoyé a Descartes qui, conformément a
ses principes philosophiques, ne s'en émerveilla pas, y voyant surtout
latrace de Desargues : les enfants ont des esprits « pleins d’erreurs »2
et sont inaptes a employer convenablement la raison. Plus tard, I'exem-
plaire parviendra a Leibniz, dont la réaction sera plus enthousiaste et
qui témoignera de son admiration dans une lettre3.

Pris dans des troubles financiers, apres s'étre soulevé contre Richelieu
en raison des rentes qu'il ne percevait plus, Etienne Pascal est tout prés
de se faire embastiller. Grace a ses relations, il y échappe, mais doit
accepter une mission difficile de collecteur d'imp6ts en Normandie,
alors que la région est encore touchée par la révolte des Nu-Pieds.
La famille déménage a Rouen en 1640 et la ville offre la méme effer-
vescence culturelle que Paris. Jacqueline y rencontre le dramaturge
Corneille ; Gilberte épouse Florin Périer en 1641 et part vivre avec lui

1. C’est la proposition selon laquelle : « La somme des angles d’un triangle est égal
a deux droits ».

2. Descartes, Principes de la philosophie, |, 72.

3. Leibniz, Lettre du 30 ao(t 1676 a Etienne Périer, le neveu de Blaise Pascal.

| INTRODUCTION



a Clermont ; Blaise, quant a lui, crée entre 1642 et 1644 la pascaline,
machine a calculer qui permet a son pére de remplir efficacement son
office. S'il y avait déja eu des outils arithmétiques de ce genre, I'ingé-
niosité de Pascal était d’en avoir créé un qui permettait d’additionner
et de soustraire en conservant les retenues. Toutefois, cette création
ne fut jamais un succés commercial, bien que Pascal et pourvu de
bonne heure a s’en réserver tous les droits!, car elle était trop compli-
quée a produire. Une vingtaine d’exemplaires seront réalisés, 'un d’entre
eux sera notamment offert en juin 1652 a la reine Christine de Suede.

C’est aussi a Rouen, en 1646, que Pascal connait ce qu’on appelle
sa « premiéere conversion ». |l faut entendre ce terme dans son accep-
tion spirituelle : bien qu'’il n'ait jamais été athée, Blaise Pascal va renou-
veler intérieurement sa foi et s’y consacrer avec plus de ferveur. Alors
que son pére se démet la cuisse aprés une chute, il est soigné par des
jansénistes proches de Port-Royal, qui restent quelques mois a loger
chez eux pour s’assurer qu’il recouvre la santé. lls leur font découvrir
la Théologie familiére de Saint-Cyran et d’autres ouvrages de piété
qui exercent une profonde influence sur Blaise Pascal, au point que,
renongant au monde et a ses compromissions, entrainant sa sceur et
son pere avec lui, tous se tournent vers I'étude des Ecritures et sentent
la nécessité impérieuse de révérer Dieu et d'ceuvrer a leur Salut. Cette
nouvelle vocation, pleine d’'une ferveur nouvelle, est tres visible dans
I'affaire qui oppose Pascal et deux de ses amis a un certain Jacques
Forton, dit Saint-Ange. Ce religieux professe un christianisme pour le
moins singulier, affirmant que la raison humaine, sans le secours de la
foi, peut pénétrer tous les mystéres de la religion, reléguant la foi au réle
d’'un simple soutien pour les esprits faibles. De cette these, il tire des
conclusions hérétiques, telles que I'idée que le corps du Christ n’est pas
issu du sang de la Vierge, mais créé de toutes pieces par Dieu. Pascal
s’emploie a le raisonner, mais ’'homme est tenace. Bouillonnant, vif
comme a son habitude, Pascal profite de sa bonne réputation familiale
pour en avertir les hautes autorités ecclésiastiques. Le but de Pascal
n’est certes pas de nuire a cet homme, mais de I'écarter d’un privilege
hiérarchique qui le mettrait a un réle trop influent, ce qui risquerait de

1. Unacte du 22 mai 1649 lui accorde tout privilege de commercialisation et de diffu-
sion sur sa création.

1. La formation de Blaise Pascal (1623-1646) |



10

propager son discours au détriment de la Vérité. Il finit par obtenir une
rétractation publique de cet homme grace a I'archevéque de Rouen
qui s’est résolu a intercéder en sa faveur.

2. Le début de carriére intellectuelle (1646-1655)

Cette premiere conversion n’a pas détourné Pascal de ses travaux
scientifiques. En ao(it 1646 passe chez les Pascal un certain Pierre Petit
qui leur rapporte I'expérience de Torricelli: si 'on immerge un tube
de «vif-argent »' dans une cuve du méme liquide, on s’apercoit que la
colonne descend a une certaine hauteur (76 cm) sans se vider complée-
tement et laissant au sommet du tube un espace vide. Contre I'auto-
rité d’Aristote et des Peres jésuites, le scientifique italien affirme qu'il
tient la preuve de I'existence du vide et fait I'hypothése que ce phéno-
mene est d alI'équilibre qui se crée entre la poussée de lair sur la cuve
et la pesanteur du mercure qui essaie de descendre. Les verriers de
Rouen, trés réputés, permettent aux Pascal et a M. Petit de reproduire
I'expérience et d’observer par eux-mémes les résultats, lesquels sont
conformes aux conclusions de Torricelli. Néanmoins, Pascal a besoin,
pour se prononcer définitivement sur I'épineuse question du vide, de
multiplier les expérimentations en faisant varier tous les paramétres :
le liquide utilisé, sa quantité, la taille des tubes, etc. Ce travail specta-
culaire fait connaitre Pascal dans le milieu des savants et, alors que
la famille retourne a Paris pour soigner Pascal qui est tombé grave-
ment malade?, il regoit la visite de Descartes les 23 et 24 septembre
1647 qui souhaite s’entretenir avec lui de ses avancées en physique.
L'incompréhension entre les deux est totale : alors que Descartes pense
que Pascal aisolé, au sommet de ses tubes, de la matiére subtile, cette
supposition passe pour absurde aux yeux de l'autre. En 1648, grace a
I'expérience du Puy-de-Ddme, dont il laisse I'exécution a son beau-frere
(Florin Périer) et a ses propres observations depuis la tour Saint-Jacques,
Pascal conclut que si la colonne de vif-argent est moindre a une certaine
hauteur, cela est di a une diminution de la pesanteur de I'air en altitude,

1. Nom que I'on donnait au mercure a cette époque.

2. Méme si Gilberte note dans la Vie de M. Pascal [20] que « depuis I'dge de dix-huit
ans, il n"avait pas passé un jour sans douleur », cet épisode se démarque par une
gravité particuliere et il est alité et tres affaibli lorsqu’il recoit Descartes.

| INTRODUCTION



ce qui entraine aussi une baisse de la pression. Il vient de démontrer
I'existence de la pression atmosphérique. |l publie, a cette occasion, son
premier véritable livre intitulé Expériences nouvelles touchant le vide,
lequel va I'engager dans de nombreuses controverses et prouver son
talent de polémiste. Le Pere Noél, un professeur jésuite réputé, recteur
du collége de Clermont!, conteste ses conclusions et prétend, comme
Descartes, que le vide observé n’en est pas réellement un : ce ne serait
que de l'air entré dans les pores du tube. Pascal lui donne une legon de
méthode scientifique et se permet de lui apprendre la distinction entre
des présuppositions (le vide n’existerait pas car Aristote I'a affirmé en
son temps) et des déductions (le vide existe s'il est démontré par une
expérience décisive). Plus tard, en 1651, mécontents de leurs insucces,
les jésuites accusent « certaines personnes », sans préciser nommé-
ment lesquelles, de s’attribuer le crédit des expériences de Torricelli.
Pascal, redoutant pour son honneur, réagit avec véhémence pour
défendre son bon droit dans une lettre a M. de Ribeyre, alors président
de la cour des aides de Clermont-Ferrand, et I'affaire s’éteint aussit6t.

A coté de cette carriére scientifique qui s’ouvre pour Blaise Pascal,
sa famille est prise dans la tourmente. D’un point de vue intime, premie-
rement, car Jacqueline, qui s’est rapprochée de Port-Royal et de son
confesseur officiel Antoine Singlin, évoque son désir de se faire bonne
sceur. Blaise, qui se réjouit d’'un tel projet, lui apporte son soutien, mais le
pére s’y oppose fermement, espérant une autre vie pour safille si talen-
tueuse. En raison de ces tensions, Jacqueline se décide a vivre seule
et profite de cette solitude. D’un point de vue politique, secondement,
I'année 1649 est secouée par la Fronde des parlementaires contre 'auto-
rité royale. Si la famille, conservatrice, reste fidéle au pouvoir, Pascal
conservera de cette époque une haine tenace des factieux et de la
guerre civile qui est, a ses yeux, « le plus grand des maux »2. Aprés la
paix de Rueil du 11 mars 1649, qui met un terme a la Fronde, les Pascal
décident de retourner a Clermont jusqu’en novembre 1650. C'est apres
un ultime retour a Paris que, en septembre 1651, Etienne Pascal meurt.
Blaise est affligé par ce deuil. Dans une lettre qu'’il envoie aux Périer
le 17 octobre 1651, il ne se console que par le secours surnaturel de la

1. Devenu, aujourd’hui, le lycée Louis-le-Grand.
2. Pensées, 94-313.

2. Le début de carriere intellectuelle (1646-1655) |



12

religion : la vie est un sacrifice et la mort est moins une fin qu’un nouveau
départ. Ce sont la les enseignements du christianisme, sans lesquels
une telle épreuve l'aurait anéanti. A la suite de ce déces, Jacqueline
entre au couvent de Port-Royal dés janvier 1652, céde sa part d’héri-
tage a Blaise qui, en contrepartie, lui verse une rente mensuelle grace a
laquelle elle peut vivre sans se soucier de la gestion des biens matériels
de la succession. L’accord est favorable aux deux partis.

S’ouvre alors pour Pascal une période mondaine pendant laquelle,
en compagnie de son ami d’enfance le duc de Roannez, il va fréquen-
ter les libertins de son temps, se méler au salon des précieuses de la
marquise de Sablé et, notamment, assister aux jeux qui y ont cours.
S’il prend intérét aux divertissements du monde et qu'il se lie d’ami-
tié avec deux habitués qui font sur lui forte impression (le chevalier de
Méré et un certain Mitton que I'on retrouvera dans les Pensées), il ne
s’y adonne pas de maniére déréglée. Alors qu'il voit ses nouveaux amis
se précipiter dans les jeux, Pascal se livre, en retrait, a des observations
mathématiques sur la théorie des probabilités, nommée alors « géomé-
trie du hasard » et qui deviendra une discipline a part entiere grace a
la correspondance qu’il entretient en 1654 avec Fermat. Le probleme
qui 'occupe est moins celui de savoir comment gagner une partie, en
calculant'espérance des gains, que de résoudre une difficulté qui peut
se poser a des joueurs chevronnés : comment répartir les gains sile jeu
en cours devait s’arréter avant que le nombre de manches prévues ne
soit réalisé. Faut-il se fier aux manches déja remportées, aux probabili-
tés de victoire ou a d’autres variables ? Si le chevalier de Méré l'introduit
a ces difficultés, il lui montre aussi, par son exemple, 'idéal de I'hon-
néte homme qui nourrit son siecle. Contrairement au héros, qui brille
par ses qualités extraordinaires, ou au spécialiste, qui limite ses vues a
un seul domaine, 'honnéte homme cultive les vertus de la sociabilité.
Toujours poli et aimable, il sait se préter a toutes les conversations sans
accaparer I'attention par un excées d’amour-propre. Vivant et spirituel,
il emploie son éloquence a discuter des vaines modes qui agitent le
monde dans lequel il veut se faire une place, veillant par conséquent
a ne jamais blesser la sensibilité de qui que ce soit. C'est peut-étre ce
qui a fini par lasser Pascal, qui se retirera du monde a la fin de 'année

1. Ibid., 597-455.

| INTRODUCTION



1654 : incapable de trouver un interlocuteur versé dans les sciences,
personne ne nourrit sa curiosité de savant dans les salons. Une certaine
lassitude semble alors s’insinuer en lui, comme s'il sentait, dans son for
intérieur, une disproportion douloureuse entre I'ardeur de ses aspira-
tions et la fadeur des plaisirs que le monde lui offre.

3. Lengagement religieux (1654-1658)

Nous pourrions étre surpris de lire, datée du 8 décembre 1654,
une lettre de Jacqueline a sa soeur qui lui rapporte que leur frere est
dans le plus « grand mépris du monde » et qu'il embrasse désormais
les voies de la religion. Pourtant, c’est on ne peut plus exact. Alors qu'il
a célébré, le 21 novembre, la Présentation de la Vierge, le sermon de
Singlin sur la nécessité d’'un engagement sérieux de I'homme pour
faire son Salut, dans le mariage ou dans les Ordres, et dont les liber-
tins, pour leur malheur, sont incapables, résonne en lui. Dans la nuit du
23 au 24 novembre, Pascal est saisi d’'un ravissement au cours duquel
il sent intensément la présence de Dieu qui se révele a lui. Il écrit,
pendant cette nuit du feu', un Mémorial qu'’il conservera dorénavant
toujours avec lui, cousu dans le revers de sa veste, et dans lequel il
confie sa joie d’avoir trouvé le Dieu, non des philosophes, mais d’Abra-
ham, d’lsaac et de Jacob. Afin qu’il méne la vie qui lui permette de se
réformer, Singlin, en janvier 1655, 'engage a une retraite chez le duc de
Luynes avant de revenir a Port-Royal pour y obtenir une cellule réser-
vée et devenir officiellement un Solitaire2. C’est pendant cette année
que Pascal rédige un Abrégé de la vie de Jésus-Christ qui le confirme
dans ses préoccupations religieuses.

En s’installant & Port-Royal, Pascal aurait pu embrasser une existence
paisible, rythmée par la priere et la méditation, offrant a son esprit une
sérénité propice a sa quéte spirituelle et a son corps un mode de vie
salutaire pour apaiser ses souffrances physiques. Pourtant, quelles
qu’aient été ses intentions premiéres, le silence de la retraite va laisser
place au tumulte des controverses puisque Pascal va s’engager et s'illus-
trer dans une polémique aux effets retentissants. Pour comprendre

1. C’estle nom qu’on lui donne traditionnellement.
2. C’est ainsi qu'on nomme ceux qui menent une vie retirée a Port-Royal.

3. lengagement religieux (1654-1658) |



cette implication, il faut &tre au fait du contexte : Port-Royal est accusé,
par les membres de la compagnie de Jésus!, d’étre le terreau du jansé-
nisme, doctrine dont personne ne s’est jamais réclamée, mais qui
consiste a soutenir cing théses? qui avaient été condamnées par des
bulles papales3. Le débat est, a I'origine, théologique : alors que les
jésuites croient en la grace suffisante, c’est-a-dire a I'idée qu'il faut, pour
faire son salut, non seulement la gréce, que Dieu accorderait a tous les
hommes, mais aussi le libre arbitre (ce qui nécessite donc de faire des
bonnes ceuvres) ; les jansénistes leur opposent la grace efficace, selon
laquelle la grace seule, accordée mystérieusement par Dieu a quelques
hommes seulement, suffit au Salut. A cette époque, une telle thése a
été hativement associée a une doctrine protestante, comme celle de
Calvin qui critique vigoureusement I'idée de libre arbitre, et les jansé-
nistes de Port-Royal, comme Arnauld ou Nicole4, étaient suspects. Dans
ce climat brilant, c’est un événement anodin qui met le feu aux poudres :
le 31 janvier 1655, un prétre de Saint-Sulpice refuse I'absolution au duc
de Liancourt sous prétexte qu’il hébergerait un ami de Port-Royal et qu'il
y fait éduquer sa petite-fille. Arnauld, apprenant la nouvelle, écrit deux
lettres de réclamation qui vont devenir, pour les jésuites, une opportu-
nité révée pour régler leurs comptes. L'affaire s'embrase : les jésuites
font habilement remarquer qu’Arnauld soutient des théses condam-
nées et, au moment de juger I'affaire, obtiennent qu’ils ne puissent pas
se défendre de vive voix, tout en faisant recruter parmi les juges une
quarantaine de moines mendiants de leur propre camp. La sentence
est sans appel : il est condamné par la Sorbonne et se voit exclu des
docteurs. Racine, assistant a cela, écrit a cette occasion: « Il n'y eut
jamais de jugement moins juridique »5. Cette iniquité avait de quoi
révolter et Arnauld pria Pascal en janvier 1656 d’écrire en sa faveur afin
que le jugement fGt révisé, ou du moins contesté en retournant I'opi-
nion publique en sa faveur. C’est ainsi que naquirent Les Provinciales.

1. Appelés « jésuites ».

2. Lesquelles auraient été défendues par Jansenius, dans son Augustinus.

3. La bulle In eminenti, en 1643, par exemple.

4. Figures essentielles associées au jansénisme en France : Pierre Nicole (1625-
1695) et Antoine Arnauld (1612-1694) sont ceux que les controverses vont le plus
éclabousser.

5. Racine, Abrégé de I'histoire de Port-Royal.

| INTRODUCTION



Les Provinciales sont des textes polémiques ou Pascal va employer
toutes les ressources de son style pour mettre en scéne le débat théolo-
gique contre les jésuites et prendre fait et cause pour Port-Royal et,
bien sir, Arnauld. Il importe de comprendre que ces textes engagent
vraiment leur auteur et que, au-dela de la querelle théorique, c’est la
Bastille que risque Pascal si on I'attaque en justice. Malgré les périls
auxquels il s’expose, il embrasse la cause avec enthousiasme, de janvier
1656 jusqu’en mars 1657. L'ouvrage, par ses qualités d’écriture et sa
force polémique, recoit un accueil trés favorable : pour rallier les gens
a sa cause, Pascal choisit de mettre au centre de cet écrit un homme
de la province qui, a peine arrivé a Paris, découvre toutes les disputes et
demande qu’on les lui explique, voulant s’instruire aupres des autorités
compétentes. La position jésuite est méthodiquement détruite, piece
par piéce, et méme si 'ouvrage sera mis a I'index par I'Eglise et brilé
par un arrét du conseil d’Etat en 1660, Pascal a la conscience tranquille :
il sait que les hommes ne condamnent pas comme Dieu.

Au printemps 1656, alors que Pascal couche sur le papier les premiers
textes qui formeront les Pensées et qu’il poursuit son ceuvre de polémiste
avec Les Provinciales!, un nouvel événement va le confirmer dans sa
vocation religieuse : le miracle de la sainte-épine. Marguerite Périer,
sa niéce, souffre d’une fistule lacrymale depuis 1652 et alors que les
médecins de Port-Royal veulent 'opérer par le feu, ce qui risquait de la
défigurer a vie, un miracle a lieu la veille de 'opération, le 24 mars 1656.
Alors qu’on pose sur la blessure une épine de la couronne du Christ, elle
guérit aussitdt. Le zele de Pascal s’accroft et sile miracle est, a ses yeux,
incontestable, sa réception peut laisser certains de ses contemporains
dansl'incrédulité. C’est dans cette perspective qu'il faut comprendre le
désir, dans les Pensées, de faire une apologie de la religion chrétienne : il
s’agit de la défendre contre les attaques indues dont elle serait la victime.

1. De la cinquiéme a la huitieme.

3. lengagement religieux (1654-1658) |

15



4. Les derniéres années (1658-1662)

Au bouillonnement intellectuel succéde la maladie. Gilberte résume
en ces termes les dernieres années de la vie de son frere : « Les quatre
années que Dieu lui a données apres! nont été qu’une continuelle
langueur »2. Les maux décrits par sa sceur sont divers et témoignent
d’un état physique alarmant : douleurs dentaires, coliques, violentes
céphalées... Déja faible, il pratique en outre la mortification, portant
une ceinture de fer garnie de pointes appliquées a méme la chair, afin
de se détacher du corps. Il rédige, en ces temps de souffrance, une
Priére pour demander a Dieu le bon usage des maladies. Il y accueille
humblement la maladie comme une épreuve Iégitime et se soumet
avec une foi profonde aux décrets divins, acceptant tout a la fois sa
condition et la volonté de Dieu.

Affaibli, Pascal profite du temps qui lui reste pour réformer son coeur
qui n'est pas assez chrétien a son godt. ll sent en lui cette vivacité intel-
lectuelle prompte a la colére pour ceux qui ne le suivent pas, cet amour-
propre, ce vain désir d’exceller en toutes matieres, ce golt immodéré
pour les sciences et il ne voit que trop bien que la concupiscence est
I'état naturel du chrétien qui entreprend de changer. Menant désormais
une vie ascétique, Pascal se prive de tout : il fait preuve d’'une extréme
frugalité et quand on lui demande s’il aime le plat qu’on lui sert, il répond
«jen'yaipoint pris garde »3. Avec ses sceurs, il adopte une attitude qui
peut paraitre empreinte de dureté, mais qui laisse paraitre une douce
affection : il les enjoint a ne pas s’attacher a lui car « je ne suis la fin de
personne et n’ai de quoi les satisfaire »4. |l pressent que sa mort arrive
et veut que ses proches se tournent vers Dieu plutét que vers lui.

Pascal montre aussi, dans ses derniéres années, un profond émoi
al'égard des pauvres, dans lesquels il retrouve la sainteté du Christ. Il
ne souhaite plus que les aider et les imiter. Alors qu’il met au point une
société (le carrosse a cing sols) en 1662, qui est le premier véritable

1. Ses 30 ans.

2. Vie de M. Pascal [44].

3. Lanecdote est de Gilberte Périer, dans la Vie de M. Pascal [48]. Nous recomman-
dons chaudement a notre lecteur le visionnage du Conte d’hiver de Rohmer qui
revient sur cet épisode de la vie de Pascal.

4. Vie de M. Pascal [63].

| INTRODUCTION



transport en commun de Paris, a un prix accessible a tous et avec des
arréts fixes, il demande une avance sur les bénéfices futurs de I'entre-
prise pour la reverser intégralement aux miséreux de Blois, qui avaient
subi un rude hiver. Les financiers n’y consentent pas, mais cela témoigne
des nouvelles préoccupations de Pascal. Quoique malade, il ne laisse
pas de se soucier de la détresse des autres, qui lui est insupportable :
son testament, si Florin Périer ne I'avait modéré dans ses élans, aurait
été entierement a la faveur des plus démunis, auxquels il cédait tout.
Les derniers regrets dont il t¢moigne sont de ne pas avoir consacré
tout son temps aux pauvres, n'ayant pas eu de sa vie assez de bien pour
leur en donner, et il se promet a lui-méme, s'il se reléve de sa maladie,
« de n"avoir point d’autre emploi, ni d’autre occupation tout le reste
de ma vie que le service des pauvres »'. Sa derniére volonté est d’étre
porté a I'hospice des incurables afin de mourir dans la seule compa-
gnie des plus oubliés et souffrants, mais son état est jugé trop critique
pour qu’on la lui accorde. Il s’éteint a trente-neuf ans au n° 8 de la rue
Neuve-Saint-Etienne-du-Mont? et ses derniers mots sont : « Que Dieu
ne m’abandonne jamais ».

1. Ibid. [80].
2. Aujourd’hui, le 2 rue Rollin, a Paris.

4. Les derniéres années (1658-1662) |

17






A

Les théses principales de Pascal

1. La condition humaine est paradoxale, déchirée
entre la misére et la grandeur.

La misére de 'lhomme s'impose avec évidence. Notre condition
sur cette terre est comparable a celle de naufragés qui ignorent
ce qu'’ils doivent faire et ou ils doivent aller. Lhomme, marqué par
le péché originel, déchu de sa premiere nature, se retrouve sur
cette terre avec toutes les calamités que sont la concupiscence,
la maladie, I'ignorance et méme la mort. Son coeur est « creux et
plein d’ordure »!, il assiste impuissant a la mort des autres, atten-
dant que le couperet lui tombe dessus, et sa condition se résume
atrois mots : « inconstance, ennui, inquiétude »2. Pourtant, malgré
tout cela, il est aussi infiniment grand qu’il est misérable car il tire
cette grandeur de cette misere méme. Si, assurément, on ne peut
que déplorer les infirmités de notre condition, I’'homme doit aussi
voir qu’il est la seule créature capable d’en prendre conscience
et, grace a la pensée, il acquiert une dignité qui le rend supérieur
a tout dans l'univers qui, si fort soit-il, ne sait rien de sa force. La
nature de 'hnomme, éclairée par le christianisme, se dévoile a nos
yeux comme un infini paradoxe : « c’est &tre grand que de connaitre
qu’on est misérable ».3

1. Pensées, 139-143.
2. Ibid., 24-127.
3. Ibid., 114-397.

ZOOM : Les théses principales de Pascal |



20

2. Lhomme cherche a fuir la vue de cette misére
par le divertissement.

Il serait insensé et cruel de condamner I’'hnomme a voir en face,
continuellement, sa condition. De toute nécessité, 'hnomme doit
trouver des expédients grace auxquels il pourra se détourner d’un
tel constat. Le divertissement, a ce titre, est un reméde auquel
nous cédons, non par go(t, mais faute de mieux. [l nous permet, le
temps ol I'on s’occupe, de ne pas étre obnubilés par des pensées
qui nous affligeraient ou de nous sauver de ce mal terrible quest
I’ennui olu, ne pouvant penser a rien autre chose que nous-mémes,
nous sommes condamnés a méditer sur notre sort. Toutefois, qui
croirait atteindre le bonheur par le divertissement commettrait une
grave erreur : détourner le regard de notre misére ne la supprime
pas et sil'on s'adonne a nos activités aveuglément, jusqu’a en perdre
toute lucidité, en pensant que dans la joie fugace qu’il procure une
béatitude éternelle nous attend, nous tombons encore plus bas que
les bétes, puisque nous y perdons alors notre seule qualité distinc-
tive : la conscience de notre misére, dont il faut se divertir pour ne
pas s’en affliger, mais qu’il ne faut néanmoins pas oublier.

3. Laraison est impuissante a fonder toutes les vérités

La raison doit étre humiliée dans ses prétentions a juger de tout
parfaitement. Bien qu’elle puisse, dans l'ordre de I'esprit, témoigner
de la grandeur de I'homme, elle ne doit toutefois pas s’enorgueillir
et, a ce titre, doit abandonner ses caprices a régir les ordres quine
lui appartiennent pas. La faiblesse de la raison est trés visible quand
on lacompare au coeur. La raison, incapable de poser ses propres
fondements a chaque fois qu’elle s’attelle a la moindre démons-
tration, doit obtenir du coeur les principes premiers qu’il sent et
qgu’elle établira comme des axiomes indémontrables. La raison a
ses splendeurs, mais surtout ses miséres et elle doit, si son exercice
est bien fait, mener au constat de ses propres limites. Loin de tout
lui soumettre, Pascal borne la raison aux disciplines et aux opéra-
tions qui lui reviennent.

| ZOOM: Les théses principales de Pascal



4. Limagination est le plus souvent source d’erreurs

Il faut se défier de I'imagination qui seme le trouble dans I'esprit.
Elle regne par des débordements tyranniques sur notre ame, car
elle confond les ordres : elle mélange ce qui reléve du corps avec
ce qui reléve de l'esprit, fait passer les grandeurs d’établissement
pour les grandeurs naturelles, subjugue enfin tout le monde quine
peut que courber I'échine devant son empire. Les plus sages en sont
autant victimes que les plus simplets des esprits : elle adoucement
persuadé les philosophes que la nature avait « horreur du vide » et
elle fait la crédulité du peuple qui croit a une grandeur réelle quand
il voit un homme paré de nobles habits.

5. lIn’y ade bonheur que par Dieu, mais il est caché

Tout homme veut étre heureux : ce désir est invincible, mais tout
nous en éloigne ici-bas. S’il N’y a de béatitude qu’en Dieu, il ne
faut toutefois pas croire que nos efforts, méme de bonne volonté,
suffisent a chaque fois pour s'élever jusqu’a lui. La transcendance
ne se manifeste pas en pleine lumiére, tout porte I'empreinte le
Dieu, mais rien ne le dévoile clairement. Dieu se rend présent aux
ceeurs purifiés qui peuvent déceler, sous les apparences, les indices
de sa présence. Comme le disait déja Saint Paul, nous reconnais-
sons « un Dieu invisible par une nature visible ».

1. Epitre aux Romains, 1,19-20.

ZOOM : Les théses principales de Pascal | 21






PREMIERE CLE

Vocabulaire




Bon sens

« Le bon sens. lls sont contraints de dire : vous n‘agissez pas de
bonne foi, nous ne dormons pas, etc. ». Ce fragment témoigne
de I'équivocité de cette notion chez Pascal, qu’il peut employer
quelquefois de maniere positive, mais qu’il identifie avant tout
comme le dernier recours d’'une raison vaincue, incapable de se
maintenir dans ses prétentions, mais qui cherche malgré tout a
s'imposer comme une norme absolue de vérité. Chez Pascal, le
bon sens n'est en aucun cas |'éclat authentique de I'esprit qui en
manifesterait la grandeur, mais ce n’en est en réalité qu’un succé-
dané malheureux qui en trahit la misére et, en dernier recours, qui
sauve du ridicule une rationalité souvent tenue en échec.

Cette notion de bon sens renvoie a Descartes et a l'incipit du
Discours de la méthode, ou il affirmait qu’« il est la chose du monde
la mieux partagée », faculté universelle de « bien juger et distin-
guer le vrai d’avec le faux ». Pascal, qui donnait a Descartes le sobri-
quet de « docteur de la raison »2, reprend ce terme consacré du
lexique cartésien en le vidant de sa signification premiere : le bon
sens n'est plus un principe de méthode, mais un reste aussi captieux
que dérisoire qui se donne I'apparence de la plus haute rationalité,
sans l'avoir néanmoins. La ou Descartes voyait dans le bon sens la
garantie d’'une sagesse universelle, Pascal n'y voit qu’une faible arme
rhétorique, réduite a souligner I'évidence lorsqu’elle ne peut rien
démontrer, cherchant a convaincre en se passant de l'appui pourtant
nécessaire de la preuve. Toutefois, il ne faut pas s'y méprendre, car
le bon sens a aussi un certain role a jouer. Si dans le domaine de la
rationalité il dissimule les infirmités de nos capacités de connaitre ;
dans le domaine de I'interprétation des Ecritures, par exemple, il
désigne cette cohérence élémentaire qui interdit I'absurde. Ainsi,
a propos des prophétes, Pascal soutient qu’« ils avaient assuré-
ment trop de bon sens »3 pour écrire de maniere incohérente des
inepties. Le bon sens sert alors de regle herméneutique, c’est-a-
dire d’exigence minimale de rationalité dans la compréhension

1. Pensées, 52-388.
2. Contrairement a saint Augustin, qui est le docteur de la grace.
3. Pensées, 257-684.

| PREMIERE CLE - VOCABULAIRE



des textes sacrés. En outre, dans le cadre de la vie mondaine, le
bon sens joue un role majeur dans I'idéal classique de ’honnéte
homme et des comportements valorisés dans les salons. Certaines
pratiques ridicules, écrit Pascal, sont « si contraires au bon sens,
si opposées a I'honnéteté, et si éloignées en toutes maniéres de
ce bon air » que méme ceux qui voudraient corrompre les autres
seraient, par leur simple ridicule, plus capables de les ramener au
droit chemin. Ici, le bon sens apparait comme une sorte de recti-
tude spontanée, un instinct de convenance qui permet d’éviter les
excés et de maintenir un minimum d’équilibre dans la société que
nous fréquentons. Enfin, c’est surtout dans son rapport a la raison
orgueilleuse que le bon sens prend tout son relief. Quand la raison
superbe se heurte a ses limites, quand elle ne peut ni démontrer,
ni soumettre, il ne lui reste qu’a dire des évidences, a se réfugier
dans ce langage modeste qui ne convainc personne mais qui lui
évite le silence, par lequel elle confesse malgré elle ses insuffi-
sances. Ce que Descartes élevait en principe, Pascal 'abaisse en
simple pis-aller.

Ainsi, le bon sens n'est pas exclusivement méprisable car il a une
fonction pratique, sauve du non-sens et préserve I'honnéteté en
société. Toutefois, il est insuffisant en lui-méme car il n'est ni science,
ni sagesse Vvéritable. Il faut le prendre pour ce qu’il est, le signe
manifeste de 'humiliation de la raison qui, par contraste, met en
lumiere la nécessité d’'une autre source de vérité - celle du coeur
etdelagrace.

Coeur

Dans un premier sens, trés classique, le coeur désigne, chez Pascal,
la faculté par lagquelle nous aimons Dieu. Il est, a ce titre, 'organe
par lequel nous recevons le don de la foi et devenons capables de
charité : « Ceux a qui Dieu a donné lareligion par sentiment de coeur
sont bienheureux »2. Pourtant, Pascal, conformément aux Ecritures,
va donner a ce terme une plus large extension et va désigner par le
coeur le siege de toute notre spiritualité, faisant de lui une faculté

1. Ibid., 427-194.
2. Ibid., 110-282.

Ceeur | 25



d’amour, mais aussi de connaissance. Ainsi, pour Pascal, le coeur
est a l'ordre de la charité ce que la raison est a l'ordre de I'esprit :
si,dans I'ordre surnaturel, le coeur nous donne a aimer et connaftre
Dieu ; dans l'ordre naturel, il sert a fonder les principes de toutes nos
démonstrations, que la raison ne sait ni définir ni prouver. En effet,
lorsque nous raisonnons, nous avons besoin de prémisses, c’est-a-
dire d’affirmations premieres et indémontrables : une conclusion
ne peut se fonder que sur une proposition qui n‘est pas elle-méme
conclue d'une autre, faute de quoi nous devrions régresser al'infini
et toujours poser les fondements de notre réflexion. Le cosur pallie
ainsiles lacunes de la raison : il lui apporte le sentiment de |a certi-
tude concernant les principes qu’elle emploie et qu’elle ne saurait
démontrer. Pascal I'exprime ainsi : « Par le coeur [...] nous connais-
sons les premiers principes »'. Les premiéres notions, que laraison
échoue a définir malgré leur pleine évidence, parce qu'elles sont
au fondement de toute démonstration, sont des « termes primi-
tifs »2 connus par le coeur : « espace, temps, mouvement, nombre,
égalité »3, nous connaissons tous ces principes avant I'exercice de
laraison, grace au coeur qui jette sur eux une pleine lumiere. Ainsi,
il est intéressant de remarquer que, chez Pascal, le coeur s’applique
a des objets qui ne sont pas nécessairement aimés : il s’agit, avant
tout, de désigner par le coeur I'appartenance de ’lhomme a un
ordre transcendant et de souligner les limites de la raison, qui doit
s'appuyer sur autre chose qu’elle-méme pour faire ses opérations.
C’est aussi le coeur qui nous sauve du pyrrhonisme puisque cette
philosophie exige des preuves rationnelles de ce que nous sentons
par le coeur seulement, démarche absurde s’il en est : nous sentons
« gu'il y a trois dimensions dans I'espace et que les nombres sont
infinis »* quand bien méme la raison serait inapte a le prouver et
cette vérité, issue du coeur, est absolue.

1. Ibid., 110-282.

2. De I'esprit géométrique [20].
3. Ibid. [25].

4. Pensées, 110-282.

| PREMIERE CLE - VOCABULAIRE



Concupiscence

La concupiscence est, dans la théologie chrétienne, le désir de
I'ame par lequel nous nous détournons de Dieu pour lui préférer
un bien terrestre. Pascal remarque que, ici-bas, la concupiscence
est partout, quelles que soient nos actions : « Nous sommes pleins
de concupiscence, donc nous sommes pleins de mal, donc nous
devons nous hair nous-mémes »' car les attraits pour les choses
terrestres, corrompus par notre orgueil, participent a notre délec-
tation pour le mal. Les saints eux-mémes ne sont pas exempts des
tentationsissues de la concupiscence? et la lecture de saint Augustin
nous rappelle combien de temps elle a pu le retenir. La concupis-
cence est, chez Pascal, lamarque de notre seconde nature, déchue
et portant en elle les stigmates du péché originel : « La concupis-
cence nous est devenue naturelle »3, non qu’elle ait toujours été,
mais qu’elle s’est installée comme une tendance dont on ne se
délivre pas aisément. Il y a, en nous, des restes de cette premiére
nature divine, mais, dans ce combat incessant avec la concupis-
cence, seule l'intervention de Dieu, par sa grace, est susceptible
de changer notre coeur. La concupiscence est d’autant plus forte
qu’elle prend plusieurs formes et qu’elle corrompt toutes les parties
de ’lhomme. On distingue, en elle :

— Lalibido sentiendi, qui est la volupté du corps ;

— Lalibido sciendi, qui est la curiosité de I'esprit ;

— Lalibido dominandi, qui est I'orgueil de la volonté.

La tadche du chrétien est donc de lui résister et de lui préférer,
toujours, I'attache a Dieu car c’'est pour notre malheur que la concu-
piscence nous éloigne de lui.

Coutume

« La coutume est une seconde nature qui détruit la premiere »4
écrit Pascal, et son empire sur les hommes est absolu. Il suffit de
voir les conséquences qu’elle entraine pour mesurer son pouvoir :

1. Ibid., 618-479.

2. Les Provinciales, 4.
3. Pensées, 616-660.
4. Ibid., 126-93.

Concupiscence

27



28

elle nous fait croire a la puissance des rois!, opter pour un métier?,
adopter une religion3, aimer nos parents* et tant d’autres choses
encore. Cela va si loin que, comme le constate Pascal, elle « peut
tout »5 et il ne semble pas que I'hnomme puisse opposer quoi que
ce soit a cette reine du monde. Pourtant, malgré I'influence qu’elle
exerce sur nous, la coutume n’est fondée sur rien et les illusions
qgu’elle propage, fortifiées par 'imagination et I'habitude, ne sont ni
rationnelles, ni fondées en nature. Nous inclinons a croire que les
coutumes, en raison méme de leur histoire, ont toujours été prati-
quées et qu’elles appartiennent a la nature humaine, mais c’est une
erreur : les coutumes ne durent que le temps de leur pratique. En
réalité, peut-étre n'y a-t-il méme pas de nature humaine indépen-
dante des coutumes et ce que nous appelons nature n’est possible-
ment qu’'une premiere coutume, plus ancestrale que celle qui est
actuellement en vigueur. Grace a ce concept de coutume, Pascal
adopte une position sceptique qui jette le doute sur I'idée d’'une
nature permanente et inaltérable de 'homme, laquelle est résolu-
mentindémontrable. Si Pascal nous invite, la-dessus, a étre lucide,
il ne préconise toutefois pas de renverser les coutumes : mieux
vaut s’y conformer que les abolir puisque, de toutes fagons, a une
coutume qui disparait en succéde une autre tout aussi arbitraire
et trompeuse que la précédente.

Délectation

La délectation est un attrait qui motive la volonté a agir grace au
plaisir gu’elle promet. Citant saint Augustin, Pascal écrit : « c’'est une
nécessité que nous opérions selon ce qui nous délecte davantage »°.
En ce sens, la délectation est le motif par lequel nous agissons et ce
dernier peut étre bon comme mauvais. En ce sens, selon Pascal, il
y a deux délectations antagonistes : la mauvaise, qui s'attache a la
chair, nous conduit au péché et nous rend esclaves ; a l'opposé, la

1. Ibid., 25-38.

2. Ibid., 634-97.

3. Ibid., 193-98.

4. Ibid., 126-93.

5. Ibid., 577-234.

6. Pascal, Ecrits sur la grace [37].

| PREMIERE CLE - VOCABULAIRE



