


Introduction

Blaise Pascal était un homme discret, qui ne cherchait pas la 
notoriété, a peu publié de son vivant et dont la vie est surtout marquée 
par la maladie et la retraite. Les détails que nous connaissons sur lui 
nous ont été transmis par sa sœur aînée, Gilberte Périer, qui a écrit une 
Vie de M. Pascal dans laquelle elle dépeint son frère sous les traits d’un 
intellectuel rigoureux et d’un chrétien exemplaire. Cette source, bien 
qu’utile, est à utiliser avec précaution : elle nous dévoile un Pascal qui, 
comme dans ses lettres, se consacre à l’étude et à la religion et dont 
l’intelligence s’est révélée dès le plus jeune âge. Homme de son temps, 
proche de Port-Royal, en contact avec les cercles intellectuels de son 
époque, scientifique qui a contribué aux progrès des mathématiques 
et de la physique moderne, nous ne pouvons bien comprendre la vie 
de Pascal qu’en la situant dans le bouillonnement intellectuel de son 
époque, auquel il a contribué par son insatiable curiosité et ses travaux.

Dans cette introduction, nous proposons au lecteur de suivre chrono-
logiquement la vie qu’a menée cet auteur afin, peut-être, qu’en se familia-
risant avec la personne qu’il a été, le lecteur en saisisse mieux la pensée.

1.	 La formation de Blaise Pascal (1623-1646)
Blaise Pascal naît à Clermont le 19 juin 1623 au sein d’une famille 

bourgeoise installée depuis longtemps en Auvergne. Il a deux sœurs, 
une aînée, Gilberte, née le 1er janvier 1620 et une cadette, Jacqueline, 
née le 5 octobre 1625, qui se fera connaître pour ses talents précoces 
de poète1 avant d’entrer dans les ordres. Sa mère, Antoinette Begon, 
connue pour sa piété, meurt en juin 1626. Veuf, Étienne Pascal, alors 
second président de la cour des aides, se résout à vendre sa charge 
à son frère afin de s’assurer une rente durable et s’occupe intégrale-
ment de l’éducation de ses enfants. En 1631, la famille déménage à Paris.

1. À l’âge de 12 ans, elle joue une pièce pour Richelieu et, à Rouen, elle se fait remar-
quer par Pierre Corneille qui l’encourage à poursuivre sa carrière littéraire.

9782340-111882_INT   79782340-111882_INT   7 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



Contrairement à Descartes, qui raconte dans le Discours de la 
méthode l’éducation classique qu’il a reçue au collège des jésuites de 
La Flèche, Blaise Pascal et ses sœurs sont instruits par leur père seule-
ment. Scientifique passionné et mathématicien reconnu, ami des physi-
ciens Roberval et Mersenne, Étienne Pascal est proche des milieux 
intellectuels de son époque et bâtit un plan d’étude très précis pour 
ses enfants, fondé d’abord sur la grammaire, les langues – latin et grec 
en particulier, et seulement après sur les sciences mathématiques et la 
géométrie. Pourtant, ce projet va être contrarié : un jour, Étienne trouve 
son fils, âgé de 12 ans, traçant des figures géométriques à même le sol, 
avec un bout de charbon, en train de démontrer la 32e proposition 
d’Euclide1 grâce à des axiomes et définitions qu’il avait lui-même établis, 
alors qu’on ne lui avait jamais rien enseigné à ce sujet. S’apercevant des 
dispositions extraordinaires de son fils, il va l’introduire auprès de ses 
amis scientifiques et c’est dans ce contexte qu’il va s’initier aux travaux 
de l’esprit comme aux polémiques.

En 1639, alors âgé de seize ans, Blaise écrit un Essai pour les coniques 
sous l’influence du mathématicien Girard Desargues, pour lequel il avait 
la plus douce admiration. Peu soucieux de sa réputation, il refuse de 
le publier. Un exemplaire fut envoyé à Descartes qui, conformément à 
ses principes philosophiques, ne s’en émerveilla pas, y voyant surtout 
la trace de Desargues : les enfants ont des esprits « pleins d’erreurs »2 
et sont inaptes à employer convenablement la raison. Plus tard, l’exem-
plaire parviendra à Leibniz, dont la réaction sera plus enthousiaste et 
qui témoignera de son admiration dans une lettre3.

Pris dans des troubles financiers, après s’être soulevé contre Richelieu 
en raison des rentes qu’il ne percevait plus, Étienne Pascal est tout près 
de se faire embastiller. Grâce à ses relations, il y échappe, mais doit 
accepter une mission difficile de collecteur d’impôts en Normandie, 
alors que la région est encore touchée par la révolte des Nu-Pieds. 
La famille déménage à Rouen en 1640 et la ville offre la même effer-
vescence culturelle que Paris. Jacqueline y rencontre le dramaturge 
Corneille ; Gilberte épouse Florin Périer en 1641 et part vivre avec lui 

1. C’est la proposition selon laquelle : « La somme des angles d’un triangle est égal 
à deux droits ».

2. Descartes, Principes de la philosophie, I, 72.
3. Leibniz, Lettre du 30 août 1676 à Étienne Périer, le neveu de Blaise Pascal.

8 Introduction

9782340-111882_INT   89782340-111882_INT   8 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



à Clermont ; Blaise, quant à lui, crée entre 1642 et 1644 la pascaline, 
machine à calculer qui permet à son père de remplir efficacement son 
office. S’il y avait déjà eu des outils arithmétiques de ce genre, l’ingé-
niosité de Pascal était d’en avoir créé un qui permettait d’additionner 
et de soustraire en conservant les retenues. Toutefois, cette création 
ne fut jamais un succès commercial, bien que Pascal eût pourvu de 
bonne heure à s’en réserver tous les droits1, car elle était trop compli-
quée à produire. Une vingtaine d’exemplaires seront réalisés, l’un d’entre 
eux sera notamment offert en juin 1652 à la reine Christine de Suède.

C’est aussi à Rouen, en 1646, que Pascal connaît ce qu’on appelle 
sa « première conversion ». Il faut entendre ce terme dans son accep-
tion spirituelle : bien qu’il n’ait jamais été athée, Blaise Pascal va renou-
veler intérieurement sa foi et s’y consacrer avec plus de ferveur. Alors 
que son père se démet la cuisse après une chute, il est soigné par des 
jansénistes proches de Port-Royal, qui restent quelques mois à loger 
chez eux pour s’assurer qu’il recouvre la santé. Ils leur font découvrir 
la Théologie familière de Saint-Cyran et d’autres ouvrages de piété 
qui exercent une profonde influence sur Blaise Pascal, au point que, 
renonçant au monde et à ses compromissions, entraînant sa sœur et 
son père avec lui, tous se tournent vers l’étude des Écritures et sentent 
la nécessité impérieuse de révérer Dieu et d’œuvrer à leur Salut. Cette 
nouvelle vocation, pleine d’une ferveur nouvelle, est très visible dans 
l’affaire qui oppose Pascal et deux de ses amis à un certain Jacques 
Forton, dit Saint-Ange. Ce religieux professe un christianisme pour le 
moins singulier, affirmant que la raison humaine, sans le secours de la 
foi, peut pénétrer tous les mystères de la religion, reléguant la foi au rôle 
d’un simple soutien pour les esprits faibles. De cette thèse, il tire des 
conclusions hérétiques, telles que l’idée que le corps du Christ n’est pas 
issu du sang de la Vierge, mais créé de toutes pièces par Dieu. Pascal 
s’emploie à le raisonner, mais l’homme est tenace. Bouillonnant, vif 
comme à son habitude, Pascal profite de sa bonne réputation familiale 
pour en avertir les hautes autorités ecclésiastiques. Le but de Pascal 
n’est certes pas de nuire à cet homme, mais de l’écarter d’un privilège 
hiérarchique qui le mettrait à un rôle trop influent, ce qui risquerait de 

1. Un acte du 22 mai 1649 lui accorde tout privilège de commercialisation et de diffu-
sion sur sa création.

91. La formation de Blaise Pascal (1623-1646)

9782340-111882_INT   99782340-111882_INT   9 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



propager son discours au détriment de la Vérité. Il finit par obtenir une 
rétractation publique de cet homme grâce à l’archevêque de Rouen 
qui s’est résolu à intercéder en sa faveur. 	

2.	Le début de carrière intellectuelle (1646-1655)
Cette première conversion n’a pas détourné Pascal de ses travaux 

scientifiques. En août 1646 passe chez les Pascal un certain Pierre Petit 
qui leur rapporte l’expérience de Torricelli : si l’on immerge un tube 
de « vif-argent »1 dans une cuve du même liquide, on s’aperçoit que la 
colonne descend à une certaine hauteur (76 cm) sans se vider complè-
tement et laissant au sommet du tube un espace vide. Contre l’auto-
rité d’Aristote et des Pères jésuites, le scientifique italien affirme qu’il 
tient la preuve de l’existence du vide et fait l’hypothèse que ce phéno-
mène est dû à l’équilibre qui se crée entre la poussée de l’air sur la cuve 
et la pesanteur du mercure qui essaie de descendre. Les verriers de 
Rouen, très réputés, permettent aux Pascal et à M. Petit de reproduire 
l’expérience et d’observer par eux-mêmes les résultats, lesquels sont 
conformes aux conclusions de Torricelli. Néanmoins, Pascal a besoin, 
pour se prononcer définitivement sur l’épineuse question du vide, de 
multiplier les expérimentations en faisant varier tous les paramètres : 
le liquide utilisé, sa quantité, la taille des tubes, etc. Ce travail specta-
culaire fait connaître Pascal dans le milieu des savants et, alors que 
la famille retourne à Paris pour soigner Pascal qui est tombé grave-
ment malade2, il reçoit la visite de Descartes les 23 et 24 septembre 
1647 qui souhaite s’entretenir avec lui de ses avancées en physique. 
L’incompréhension entre les deux est totale : alors que Descartes pense 
que Pascal a isolé, au sommet de ses tubes, de la matière subtile, cette 
supposition passe pour absurde aux yeux de l’autre. En 1648, grâce à 
l’expérience du Puy-de-Dôme, dont il laisse l’exécution à son beau-frère 
(Florin Périer) et à ses propres observations depuis la tour Saint-Jacques, 
Pascal conclut que si la colonne de vif-argent est moindre à une certaine 
hauteur, cela est dû à une diminution de la pesanteur de l’air en altitude, 

1. Nom que l’on donnait au mercure à cette époque.
2. Même si Gilberte note dans la Vie de M. Pascal [20] que « depuis l’âge de dix-huit 

ans, il n’avait pas passé un jour sans douleur », cet épisode se démarque par une 
gravité particulière et il est alité et très affaibli lorsqu’il reçoit Descartes.

10 Introduction

9782340-111882_INT   109782340-111882_INT   10 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



ce qui entraîne aussi une baisse de la pression. Il vient de démontrer 
l’existence de la pression atmosphérique. Il publie, à cette occasion, son 
premier véritable livre intitulé Expériences nouvelles touchant le vide, 
lequel va l’engager dans de nombreuses controverses et prouver son 
talent de polémiste. Le Père Noël, un professeur jésuite réputé, recteur 
du collège de Clermont1, conteste ses conclusions et prétend, comme 
Descartes, que le vide observé n’en est pas réellement un : ce ne serait 
que de l’air entré dans les pores du tube. Pascal lui donne une leçon de 
méthode scientifique et se permet de lui apprendre la distinction entre 
des présuppositions (le vide n’existerait pas car Aristote l’a affirmé en 
son temps) et des déductions (le vide existe s’il est démontré par une 
expérience décisive). Plus tard, en 1651, mécontents de leurs insuccès, 
les jésuites accusent « certaines personnes », sans préciser nommé-
ment lesquelles, de s’attribuer le crédit des expériences de Torricelli. 
Pascal, redoutant pour son honneur, réagit avec véhémence pour 
défendre son bon droit dans une lettre à M. de Ribeyre, alors président 
de la cour des aides de Clermont-Ferrand, et l’affaire s’éteint aussitôt.

À côté de cette carrière scientifique qui s’ouvre pour Blaise Pascal, 
sa famille est prise dans la tourmente. D’un point de vue intime, premiè-
rement, car Jacqueline, qui s’est rapprochée de Port-Royal et de son 
confesseur officiel Antoine Singlin, évoque son désir de se faire bonne 
sœur. Blaise, qui se réjouit d’un tel projet, lui apporte son soutien, mais le 
père s’y oppose fermement, espérant une autre vie pour sa fille si talen-
tueuse. En raison de ces tensions, Jacqueline se décide à vivre seule 
et profite de cette solitude. D’un point de vue politique, secondement, 
l’année 1649 est secouée par la Fronde des parlementaires contre l’auto-
rité royale. Si la famille, conservatrice, reste fidèle au pouvoir, Pascal 
conservera de cette époque une haine tenace des factieux et de la 
guerre civile qui est, à ses yeux, « le plus grand des maux »2. Après la 
paix de Rueil du 11 mars 1649, qui met un terme à la Fronde, les Pascal 
décident de retourner à Clermont jusqu’en novembre 1650. C’est après 
un ultime retour à Paris que, en septembre 1651, Étienne Pascal meurt. 
Blaise est affligé par ce deuil. Dans une lettre qu’il envoie aux Périer 
le 17 octobre 1651, il ne se console que par le secours surnaturel de la 

1. Devenu, aujourd’hui, le lycée Louis-le-Grand.
2. Pensées, 94-313.

112. Le début de carrière intellectuelle (1646-1655)

9782340-111882_INT   119782340-111882_INT   11 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



religion : la vie est un sacrifice et la mort est moins une fin qu’un nouveau 
départ. Ce sont là les enseignements du christianisme, sans lesquels 
une telle épreuve l’aurait anéanti. À la suite de ce décès, Jacqueline 
entre au couvent de Port-Royal dès janvier 1652, cède sa part d’héri-
tage à Blaise qui, en contrepartie, lui verse une rente mensuelle grâce à 
laquelle elle peut vivre sans se soucier de la gestion des biens matériels 
de la succession. L’accord est favorable aux deux partis.

S’ouvre alors pour Pascal une période mondaine pendant laquelle, 
en compagnie de son ami d’enfance le duc de Roannez, il va fréquen-
ter les libertins de son temps, se mêler au salon des précieuses de la 
marquise de Sablé et, notamment, assister aux jeux qui y ont cours. 
S’il prend intérêt aux divertissements du monde et qu’il se lie d’ami-
tié avec deux habitués qui font sur lui forte impression (le chevalier de 
Méré et un certain Mitton que l’on retrouvera dans les Pensées1), il ne 
s’y adonne pas de manière déréglée. Alors qu’il voit ses nouveaux amis 
se précipiter dans les jeux, Pascal se livre, en retrait, à des observations 
mathématiques sur la théorie des probabilités, nommée alors « géomé-
trie du hasard » et qui deviendra une discipline à part entière grâce à 
la correspondance qu’il entretient en 1654 avec Fermat. Le problème 
qui l’occupe est moins celui de savoir comment gagner une partie, en 
calculant l’espérance des gains, que de résoudre une difficulté qui peut 
se poser à des joueurs chevronnés : comment répartir les gains si le jeu 
en cours devait s’arrêter avant que le nombre de manches prévues ne 
soit réalisé. Faut-il se fier aux manches déjà remportées, aux probabili-
tés de victoire ou à d’autres variables ? Si le chevalier de Méré l’introduit 
à ces difficultés, il lui montre aussi, par son exemple, l’idéal de l’hon-
nête homme qui nourrit son siècle. Contrairement au héros, qui brille 
par ses qualités extraordinaires, ou au spécialiste, qui limite ses vues à 
un seul domaine, l’honnête homme cultive les vertus de la sociabilité. 
Toujours poli et aimable, il sait se prêter à toutes les conversations sans 
accaparer l’attention par un excès d’amour-propre. Vivant et spirituel, 
il emploie son éloquence à discuter des vaines modes qui agitent le 
monde dans lequel il veut se faire une place, veillant par conséquent 
à ne jamais blesser la sensibilité de qui que ce soit. C’est peut-être ce 
qui a fini par lasser Pascal, qui se retirera du monde à la fin de l’année 

1. Ibid., 597-455.

12 Introduction

9782340-111882_INT   129782340-111882_INT   12 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



1654 : incapable de trouver un interlocuteur versé dans les sciences, 
personne ne nourrit sa curiosité de savant dans les salons. Une certaine 
lassitude semble alors s’insinuer en lui, comme s’il sentait, dans son for 
intérieur, une disproportion douloureuse entre l’ardeur de ses aspira-
tions et la fadeur des plaisirs que le monde lui offre.

3.	L’engagement religieux (1654-1658)
Nous pourrions être surpris de lire, datée du 8 décembre 1654, 

une lettre de Jacqueline à sa sœur qui lui rapporte que leur frère est 
dans le plus « grand mépris du monde » et qu’il embrasse désormais 
les voies de la religion. Pourtant, c’est on ne peut plus exact. Alors qu’il 
a célébré, le 21 novembre, la Présentation de la Vierge, le sermon de 
Singlin sur la nécessité d’un engagement sérieux de l’homme pour 
faire son Salut, dans le mariage ou dans les Ordres, et dont les liber-
tins, pour leur malheur, sont incapables, résonne en lui. Dans la nuit du 
23 au 24 novembre, Pascal est saisi d’un ravissement au cours duquel 
il sent intensément la présence de Dieu qui se révèle à lui. Il écrit, 
pendant cette nuit du feu1, un Mémorial qu’il conservera dorénavant 
toujours avec lui, cousu dans le revers de sa veste, et dans lequel il 
confie sa joie d’avoir trouvé le Dieu, non des philosophes, mais d’Abra-
ham, d’Isaac et de Jacob. Afin qu’il mène la vie qui lui permette de se 
réformer, Singlin, en janvier 1655, l’engage à une retraite chez le duc de 
Luynes avant de revenir à Port-Royal pour y obtenir une cellule réser-
vée et devenir officiellement un Solitaire2. C’est pendant cette année 
que Pascal rédige un Abrégé de la vie de Jésus-Christ qui le confirme 
dans ses préoccupations religieuses.

En s’installant à Port-Royal, Pascal aurait pu embrasser une existence 
paisible, rythmée par la prière et la méditation, offrant à son esprit une 
sérénité propice à sa quête spirituelle et à son corps un mode de vie 
salutaire pour apaiser ses souffrances physiques. Pourtant, quelles 
qu’aient été ses intentions premières, le silence de la retraite va laisser 
place au tumulte des controverses puisque Pascal va s’engager et s’illus-
trer dans une polémique aux effets retentissants. Pour comprendre 

1. C’est le nom qu’on lui donne traditionnellement.
2. C’est ainsi qu’on nomme ceux qui mènent une vie retirée à Port-Royal.

133. L’engagement religieux (1654-1658)

9782340-111882_INT   139782340-111882_INT   13 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



cette implication, il faut être au fait du contexte : Port-Royal est accusé, 
par les membres de la compagnie de Jésus1, d’être le terreau du jansé-
nisme, doctrine dont personne ne s’est jamais réclamée, mais qui 
consiste à soutenir cinq thèses2 qui avaient été condamnées par des 
bulles papales3. Le débat est, à l’origine, théologique : alors que les 
jésuites croient en la grâce suffisante, c’est-à-dire à l’idée qu’il faut, pour 
faire son salut, non seulement la grâce, que Dieu accorderait à tous les 
hommes, mais aussi le libre arbitre (ce qui nécessite donc de faire des 
bonnes œuvres) ; les jansénistes leur opposent la grâce efficace, selon 
laquelle la grâce seule, accordée mystérieusement par Dieu à quelques 
hommes seulement, suffit au Salut. À cette époque, une telle thèse a 
été hâtivement associée à une doctrine protestante, comme celle de 
Calvin qui critique vigoureusement l’idée de libre arbitre, et les jansé-
nistes de Port-Royal, comme Arnauld ou Nicole4, étaient suspects. Dans 
ce climat brûlant, c’est un événement anodin qui met le feu aux poudres : 
le 31 janvier 1655, un prêtre de Saint-Sulpice refuse l’absolution au duc 
de Liancourt sous prétexte qu’il hébergerait un ami de Port-Royal et qu’il 
y fait éduquer sa petite-fille. Arnauld, apprenant la nouvelle, écrit deux 
lettres de réclamation qui vont devenir, pour les jésuites, une opportu-
nité rêvée pour régler leurs comptes. L’affaire s’embrase : les jésuites 
font habilement remarquer qu’Arnauld soutient des thèses condam-
nées et, au moment de juger l’affaire, obtiennent qu’ils ne puissent pas 
se défendre de vive voix, tout en faisant recruter parmi les juges une 
quarantaine de moines mendiants de leur propre camp. La sentence 
est sans appel : il est condamné par la Sorbonne et se voit exclu des 
docteurs. Racine, assistant à cela, écrit à cette occasion : « Il n’y eut 
jamais de jugement moins juridique »5. Cette iniquité avait de quoi 
révolter et Arnauld pria Pascal en janvier 1656 d’écrire en sa faveur afin 
que le jugement fût révisé, ou du moins contesté en retournant l’opi-
nion publique en sa faveur. C’est ainsi que naquirent Les Provinciales.

1. Appelés « jésuites ».
2. Lesquelles auraient été défendues par Jansenius, dans son Augustinus.
3. La bulle In eminenti, en 1643, par exemple.
4. Figures essentielles associées au jansénisme en France : Pierre Nicole (1625-

1695) et Antoine Arnauld (1612-1694) sont ceux que les controverses vont le plus 
éclabousser.

5. Racine, Abrégé de l’histoire de Port-Royal.

14 Introduction

9782340-111882_INT   149782340-111882_INT   14 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



Les Provinciales sont des textes polémiques où Pascal va employer 
toutes les ressources de son style pour mettre en scène le débat théolo-
gique contre les jésuites et prendre fait et cause pour Port-Royal et, 
bien sûr, Arnauld. Il importe de comprendre que ces textes engagent 
vraiment leur auteur et que, au-delà de la querelle théorique, c’est la 
Bastille que risque Pascal si on l’attaque en justice. Malgré les périls 
auxquels il s’expose, il embrasse la cause avec enthousiasme, de janvier 
1656 jusqu’en mars 1657. L’ouvrage, par ses qualités d’écriture et sa 
force polémique, reçoit un accueil très favorable : pour rallier les gens 
à sa cause, Pascal choisit de mettre au centre de cet écrit un homme 
de la province qui, à peine arrivé à Paris, découvre toutes les disputes et 
demande qu’on les lui explique, voulant s’instruire auprès des autorités 
compétentes. La position jésuite est méthodiquement détruite, pièce 
par pièce, et même si l’ouvrage sera mis à l’index par l’Église et brûlé 
par un arrêt du conseil d’État en 1660, Pascal a la conscience tranquille : 
il sait que les hommes ne condamnent pas comme Dieu.

Au printemps 1656, alors que Pascal couche sur le papier les premiers 
textes qui formeront les Pensées et qu’il poursuit son œuvre de polémiste 
avec Les Provinciales1, un nouvel événement va le confirmer dans sa 
vocation religieuse : le miracle de la sainte-épine. Marguerite Périer, 
sa nièce, souffre d’une fistule lacrymale depuis 1652 et alors que les 
médecins de Port-Royal veulent l’opérer par le feu, ce qui risquait de la 
défigurer à vie, un miracle a lieu la veille de l’opération, le 24 mars 1656. 
Alors qu’on pose sur la blessure une épine de la couronne du Christ, elle 
guérit aussitôt. Le zèle de Pascal s’accroît et si le miracle est, à ses yeux, 
incontestable, sa réception peut laisser certains de ses contemporains 
dans l’incrédulité. C’est dans cette perspective qu’il faut comprendre le 
désir, dans les Pensées, de faire une apologie de la religion chrétienne : il 
s’agit de la défendre contre les attaques indues dont elle serait la victime.

1. De la cinquième à la huitième.

153. L’engagement religieux (1654-1658)

9782340-111882_INT   159782340-111882_INT   15 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



4.	Les dernières années (1658-1662)
Au bouillonnement intellectuel succède la maladie. Gilberte résume 

en ces termes les dernières années de la vie de son frère : « Les quatre 
années que Dieu lui a données après1 n’ont été qu’une continuelle 
langueur »2. Les maux décrits par sa sœur sont divers et témoignent 
d’un état physique alarmant : douleurs dentaires, coliques, violentes 
céphalées… Déjà faible, il pratique en outre la mortification, portant 
une ceinture de fer garnie de pointes appliquées à même la chair, afin 
de se détacher du corps. Il rédige, en ces temps de souffrance, une 
Prière pour demander à Dieu le bon usage des maladies. Il y accueille 
humblement la maladie comme une épreuve légitime et se soumet 
avec une foi profonde aux décrets divins, acceptant tout à la fois sa 
condition et la volonté de Dieu.

Affaibli, Pascal profite du temps qui lui reste pour réformer son cœur 
qui n’est pas assez chrétien à son goût. Il sent en lui cette vivacité intel-
lectuelle prompte à la colère pour ceux qui ne le suivent pas, cet amour-
propre, ce vain désir d’exceller en toutes matières, ce goût immodéré 
pour les sciences et il ne voit que trop bien que la concupiscence est 
l’état naturel du chrétien qui entreprend de changer. Menant désormais 
une vie ascétique, Pascal se prive de tout : il fait preuve d’une extrême 
frugalité et quand on lui demande s’il aime le plat qu’on lui sert, il répond 
« je n’y ai point pris garde »3. Avec ses sœurs, il adopte une attitude qui 
peut paraître empreinte de dureté, mais qui laisse paraître une douce 
affection : il les enjoint à ne pas s’attacher à lui car « je ne suis la fin de 
personne et n’ai de quoi les satisfaire »4. Il pressent que sa mort arrive 
et veut que ses proches se tournent vers Dieu plutôt que vers lui.

Pascal montre aussi, dans ses dernières années, un profond émoi 
à l’égard des pauvres, dans lesquels il retrouve la sainteté du Christ. Il 
ne souhaite plus que les aider et les imiter. Alors qu’il met au point une 
société (le carrosse à cinq sols) en 1662, qui est le premier véritable 

1. Ses 30 ans.
2. Vie de M. Pascal [44].
3. L’anecdote est de Gilberte Périer, dans la Vie de M. Pascal [48]. Nous recomman-

dons chaudement à notre lecteur le visionnage du Conte d’hiver de Rohmer qui 
revient sur cet épisode de la vie de Pascal.

4. Vie de M. Pascal [63].

16 Introduction

9782340-111882_INT   169782340-111882_INT   16 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



transport en commun de Paris, à un prix accessible à tous et avec des 
arrêts fixes, il demande une avance sur les bénéfices futurs de l’entre-
prise pour la reverser intégralement aux miséreux de Blois, qui avaient 
subi un rude hiver. Les financiers n’y consentent pas, mais cela témoigne 
des nouvelles préoccupations de Pascal. Quoique malade, il ne laisse 
pas de se soucier de la détresse des autres, qui lui est insupportable : 
son testament, si Florin Périer ne l’avait modéré dans ses élans, aurait 
été entièrement à la faveur des plus démunis, auxquels il cédait tout. 
Les derniers regrets dont il témoigne sont de ne pas avoir consacré 
tout son temps aux pauvres, n’ayant pas eu de sa vie assez de bien pour 
leur en donner, et il se promet à lui-même, s’il se relève de sa maladie, 
« de n’avoir point d’autre emploi, ni d’autre occupation tout le reste 
de ma vie que le service des pauvres »1. Sa dernière volonté est d’être 
porté à l’hospice des incurables afin de mourir dans la seule compa-
gnie des plus oubliés et souffrants, mais son état est jugé trop critique 
pour qu’on la lui accorde. Il s’éteint à trente-neuf ans au n° 8 de la rue 
Neuve-Saint-Étienne-du-Mont2 et ses derniers mots sont : « Que Dieu 
ne m’abandonne jamais ».

1. Ibid. [80].
2. Aujourd’hui, le 2 rue Rollin, à Paris.

174. Les dernières années (1658-1662)

9782340-111882_INT   179782340-111882_INT   17 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



9782340-111882_INT   189782340-111882_INT   18 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



Les thèses principales de Pascal

1.	 La condition humaine est paradoxale, déchirée 
entre la misère et la grandeur.

La misère de l’homme s’impose avec évidence. Notre condition 
sur cette terre est comparable à celle de naufragés qui ignorent 
ce qu’ils doivent faire et où ils doivent aller. L’homme, marqué par 
le péché originel, déchu de sa première nature, se retrouve sur 
cette terre avec toutes les calamités que sont la concupiscence, 
la maladie, l’ignorance et même la mort. Son cœur est « creux et 
plein d’ordure »1, il assiste impuissant à la mort des autres, atten-
dant que le couperet lui tombe dessus, et sa condition se résume 
à trois mots : « inconstance, ennui, inquiétude »2. Pourtant, malgré 
tout cela, il est aussi infiniment grand qu’il est misérable car il tire 
cette grandeur de cette misère même. Si, assurément, on ne peut 
que déplorer les infirmités de notre condition, l’homme doit aussi 
voir qu’il est la seule créature capable d’en prendre conscience 
et, grâce à la pensée, il acquiert une dignité qui le rend supérieur 
à tout dans l’univers qui, si fort soit-il, ne sait rien de sa force. La 
nature de l’homme, éclairée par le christianisme, se dévoile à nos 
yeux comme un infini paradoxe : « c’est être grand que de connaître 
qu’on est misérable ».3

1. Pensées, 139-143.
2. Ibid., 24-127.
3. Ibid., 114-397.

Z       M

19ZOOM : Les thèses principales de Pascal ﻿ ﻿

9782340-111882_INT   199782340-111882_INT   19 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



2.	 L’homme cherche à fuir la vue de cette misère 
par le divertissement.

Il serait insensé et cruel de condamner l’homme à voir en face, 
continuellement, sa condition. De toute nécessité, l’homme doit 
trouver des expédients grâce auxquels il pourra se détourner d’un 
tel constat. Le divertissement, à ce titre, est un remède auquel 
nous cédons, non par goût, mais faute de mieux. Il nous permet, le 
temps où l’on s’occupe, de ne pas être obnubilés par des pensées 
qui nous affligeraient ou de nous sauver de ce mal terrible qu’est 
l’ennui où, ne pouvant penser à rien autre chose que nous-mêmes, 
nous sommes condamnés à méditer sur notre sort. Toutefois, qui 
croirait atteindre le bonheur par le divertissement commettrait une 
grave erreur : détourner le regard de notre misère ne la supprime 
pas et si l’on s’adonne à nos activités aveuglément, jusqu’à en perdre 
toute lucidité, en pensant que dans la joie fugace qu’il procure une 
béatitude éternelle nous attend, nous tombons encore plus bas que 
les bêtes, puisque nous y perdons alors notre seule qualité distinc-
tive : la conscience de notre misère, dont il faut se divertir pour ne 
pas s’en affliger, mais qu’il ne faut néanmoins pas oublier.

3.	 La raison est impuissante à fonder toutes les vérités
La raison doit être humiliée dans ses prétentions à juger de tout 
parfaitement. Bien qu’elle puisse, dans l’ordre de l’esprit, témoigner 
de la grandeur de l’homme, elle ne doit toutefois pas s’enorgueillir 
et, à ce titre, doit abandonner ses caprices à régir les ordres qui ne 
lui appartiennent pas. La faiblesse de la raison est très visible quand 
on la compare au cœur. La raison, incapable de poser ses propres 
fondements à chaque fois qu’elle s’attelle à la moindre démons-
tration, doit obtenir du cœur les principes premiers qu’il sent et 
qu’elle établira comme des axiomes indémontrables. La raison a 
ses splendeurs, mais surtout ses misères et elle doit, si son exercice 
est bien fait, mener au constat de ses propres limites. Loin de tout 
lui soumettre, Pascal borne la raison aux disciplines et aux opéra-
tions qui lui reviennent.

20 ZOOM : Les thèses principales de Pascal

9782340-111882_INT   209782340-111882_INT   20 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



4.	 L’imagination est le plus souvent source d’erreurs
Il faut se défier de l’imagination qui sème le trouble dans l’esprit. 
Elle règne par des débordements tyranniques sur notre âme, car 
elle confond les ordres : elle mélange ce qui relève du corps avec 
ce qui relève de l’esprit, fait passer les grandeurs d’établissement 
pour les grandeurs naturelles, subjugue enfin tout le monde qui ne 
peut que courber l’échine devant son empire. Les plus sages en sont 
autant victimes que les plus simplets des esprits : elle a doucement 
persuadé les philosophes que la nature avait « horreur du vide » et 
elle fait la crédulité du peuple qui croit à une grandeur réelle quand 
il voit un homme paré de nobles habits.

5.	 Il n’y a de bonheur que par Dieu, mais il est caché
Tout homme veut être heureux : ce désir est invincible, mais tout 
nous en éloigne ici-bas. S’il n’y a de béatitude qu’en Dieu, il ne 
faut toutefois pas croire que nos efforts, même de bonne volonté, 
suffisent à chaque fois pour s’élever jusqu’à lui. La transcendance 
ne se manifeste pas en pleine lumière, tout porte l’empreinte le 
Dieu, mais rien ne le dévoile clairement. Dieu se rend présent aux 
cœurs purifiés qui peuvent déceler, sous les apparences, les indices 
de sa présence. Comme le disait déjà Saint Paul, nous reconnais-
sons « un Dieu invisible par une nature visible »1.

1. Épître aux Romains, I, 19-20.

21ZOOM : Les thèses principales de Pascal

9782340-111882_INT   219782340-111882_INT   21 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



9782340-111882_INT   229782340-111882_INT   22 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



1.PREMIÈRE CLÉ

Vocabulaire

9782340-111882_INT   239782340-111882_INT   23 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



Bon sens
« Le bon sens. Ils sont contraints de dire : vous n’agissez pas de 
bonne foi, nous ne dormons pas, etc. »1. Ce fragment témoigne 
de l’équivocité de cette notion chez Pascal, qu’il peut employer 
quelquefois de manière positive, mais qu’il identifie avant tout 
comme le dernier recours d’une raison vaincue, incapable de se 
maintenir dans ses prétentions, mais qui cherche malgré tout à 
s’imposer comme une norme absolue de vérité. Chez Pascal, le 
bon sens n’est en aucun cas l’éclat authentique de l’esprit qui en 
manifesterait la grandeur, mais ce n’en est en réalité qu’un succé-
dané malheureux qui en trahit la misère et, en dernier recours, qui 
sauve du ridicule une rationalité souvent tenue en échec.
Cette notion de bon sens renvoie à Descartes et à l’incipit du 
Discours de la méthode, où il affirmait qu’« il est la chose du monde 
la mieux partagée », faculté universelle de « bien juger et distin-
guer le vrai d’avec le faux ». Pascal, qui donnait à Descartes le sobri-
quet de « docteur de la raison »2, reprend ce terme consacré du 
lexique cartésien en le vidant de sa signification première : le bon 
sens n’est plus un principe de méthode, mais un reste aussi captieux 
que dérisoire qui se donne l’apparence de la plus haute rationalité, 
sans l’avoir néanmoins. Là où Descartes voyait dans le bon sens la 
garantie d’une sagesse universelle, Pascal n’y voit qu’une faible arme 
rhétorique, réduite à souligner l’évidence lorsqu’elle ne peut rien 
démontrer, cherchant à convaincre en se passant de l’appui pourtant 
nécessaire de la preuve. Toutefois, il ne faut pas s’y méprendre, car 
le bon sens a aussi un certain rôle à jouer. Si dans le domaine de la 
rationalité il dissimule les infirmités de nos capacités de connaître ; 
dans le domaine de l’interprétation des Écritures, par exemple, il 
désigne cette cohérence élémentaire qui interdit l’absurde. Ainsi, 
à propos des prophètes, Pascal soutient qu’« ils avaient assuré-
ment trop de bon sens »3 pour écrire de manière incohérente des 
inepties. Le bon sens sert alors de règle herméneutique, c’est-à-
dire d’exigence minimale de rationalité dans la compréhension 

1. Pensées, 52-388.
2. Contrairement à saint Augustin, qui est le docteur de la grâce.
3. Pensées, 257-684.

24 Première Clé • Vocabulaire

9782340-111882_INT   249782340-111882_INT   24 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



des textes sacrés. En outre, dans le cadre de la vie mondaine, le 
bon sens joue un rôle majeur dans l’idéal classique de l’honnête 
homme et des comportements valorisés dans les salons. Certaines 
pratiques ridicules, écrit Pascal, sont « si contraires au bon sens, 
si opposées à l’honnêteté, et si éloignées en toutes manières de 
ce bon air »1 que même ceux qui voudraient corrompre les autres 
seraient, par leur simple ridicule, plus capables de les ramener au 
droit chemin. Ici, le bon sens apparaît comme une sorte de recti-
tude spontanée, un instinct de convenance qui permet d’éviter les 
excès et de maintenir un minimum d’équilibre dans la société que 
nous fréquentons. Enfin, c’est surtout dans son rapport à la raison 
orgueilleuse que le bon sens prend tout son relief. Quand la raison 
superbe se heurte à ses limites, quand elle ne peut ni démontrer, 
ni soumettre, il ne lui reste qu’à dire des évidences, à se réfugier 
dans ce langage modeste qui ne convainc personne mais qui lui 
évite le silence, par lequel elle confesse malgré elle ses insuffi-
sances. Ce que Descartes élevait en principe, Pascal l’abaisse en 
simple pis-aller.
Ainsi, le bon sens n’est pas exclusivement méprisable car il a une 
fonction pratique, sauve du non-sens et préserve l’honnêteté en 
société. Toutefois, il est insuffisant en lui-même car il n’est ni science, 
ni sagesse véritable. Il faut le prendre pour ce qu’il est, le signe 
manifeste de l’humiliation de la raison qui, par contraste, met en 
lumière la nécessité d’une autre source de vérité – celle du cœur 
et de la grâce.

Cœur
Dans un premier sens, très classique, le cœur désigne, chez Pascal, 
la faculté par laquelle nous aimons Dieu. Il est, à ce titre, l’organe 
par lequel nous recevons le don de la foi et devenons capables de 
charité : « Ceux à qui Dieu a donné la religion par sentiment de cœur 
sont bienheureux »2. Pourtant, Pascal, conformément aux Écritures, 
va donner à ce terme une plus large extension et va désigner par le 
cœur le siège de toute notre spiritualité, faisant de lui une faculté 

1. Ibid., 427-194.
2. Ibid., 110-282.

25Cœur

9782340-111882_INT   259782340-111882_INT   25 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



d’amour, mais aussi de connaissance. Ainsi, pour Pascal, le cœur 
est à l’ordre de la charité ce que la raison est à l’ordre de l’esprit : 
si, dans l’ordre surnaturel, le cœur nous donne à aimer et connaître 
Dieu ; dans l’ordre naturel, il sert à fonder les principes de toutes nos 
démonstrations, que la raison ne sait ni définir ni prouver. En effet, 
lorsque nous raisonnons, nous avons besoin de prémisses, c’est-à-
dire d’affirmations premières et indémontrables : une conclusion 
ne peut se fonder que sur une proposition qui n’est pas elle-même 
conclue d’une autre, faute de quoi nous devrions régresser à l’infini 
et toujours poser les fondements de notre réflexion. Le cœur pallie 
ainsi les lacunes de la raison : il lui apporte le sentiment de la certi-
tude concernant les principes qu’elle emploie et qu’elle ne saurait 
démontrer. Pascal l’exprime ainsi : « Par le cœur […] nous connais-
sons les premiers principes »1. Les premières notions, que la raison 
échoue à définir malgré leur pleine évidence, parce qu’elles sont 
au fondement de toute démonstration, sont des « termes primi-
tifs »2 connus par le cœur : « espace, temps, mouvement, nombre, 
égalité »3, nous connaissons tous ces principes avant l’exercice de 
la raison, grâce au cœur qui jette sur eux une pleine lumière. Ainsi, 
il est intéressant de remarquer que, chez Pascal, le cœur s’applique 
à des objets qui ne sont pas nécessairement aimés : il s’agit, avant 
tout, de désigner par le cœur l’appartenance de l’homme à un 
ordre transcendant et de souligner les limites de la raison, qui doit 
s’appuyer sur autre chose qu’elle-même pour faire ses opérations. 
C’est aussi le cœur qui nous sauve du pyrrhonisme puisque cette 
philosophie exige des preuves rationnelles de ce que nous sentons 
par le cœur seulement, démarche absurde s’il en est : nous sentons 
« qu’il y a trois dimensions dans l’espace et que les nombres sont 
infinis »4 quand bien même la raison serait inapte à le prouver et 
cette vérité, issue du cœur, est absolue.

1. Ibid., 110-282.
2. De l’esprit géométrique [20].
3. Ibid. [25].
4. Pensées, 110-282.

26 Première Clé • Vocabulaire

9782340-111882_INT   269782340-111882_INT   26 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



Concupiscence
La concupiscence est, dans la théologie chrétienne, le désir de 
l’âme par lequel nous nous détournons de Dieu pour lui préférer 
un bien terrestre. Pascal remarque que, ici-bas, la concupiscence 
est partout, quelles que soient nos actions : « Nous sommes pleins 
de concupiscence, donc nous sommes pleins de mal, donc nous 
devons nous haïr nous-mêmes »1 car les attraits pour les choses 
terrestres, corrompus par notre orgueil, participent à notre délec-
tation pour le mal. Les saints eux-mêmes ne sont pas exempts des 
tentations issues de la concupiscence2 et la lecture de saint Augustin 
nous rappelle combien de temps elle a pu le retenir. La concupis-
cence est, chez Pascal, la marque de notre seconde nature, déchue 
et portant en elle les stigmates du péché originel : « La concupis-
cence nous est devenue naturelle »3, non qu’elle l’ait toujours été, 
mais qu’elle s’est installée comme une tendance dont on ne se 
délivre pas aisément. Il y a, en nous, des restes de cette première 
nature divine, mais, dans ce combat incessant avec la concupis-
cence, seule l’intervention de Dieu, par sa grâce, est susceptible 
de changer notre cœur. La concupiscence est d’autant plus forte 
qu’elle prend plusieurs formes et qu’elle corrompt toutes les parties 
de l’homme. On distingue, en elle :
―	 La libido sentiendi, qui est la volupté du corps ;
―	 La libido sciendi, qui est la curiosité de l’esprit ;
―	 La libido dominandi, qui est l’orgueil de la volonté.
La tâche du chrétien est donc de lui résister et de lui préférer, 
toujours, l’attache à Dieu car c’est pour notre malheur que la concu-
piscence nous éloigne de lui.

Coutume
« La coutume est une seconde nature qui détruit la première »4 
écrit Pascal, et son empire sur les hommes est absolu. Il suffit de 
voir les conséquences qu’elle entraîne pour mesurer son pouvoir : 

1. Ibid., 618-479.
2. Les Provinciales, 4.
3. Pensées, 616-660.
4. Ibid., 126-93.

27Concupiscence

9782340-111882_INT   279782340-111882_INT   27 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07



elle nous fait croire à la puissance des rois1, opter pour un métier2, 
adopter une religion3, aimer nos parents4 et tant d’autres choses 
encore. Cela va si loin que, comme le constate Pascal, elle « peut 
tout »5 et il ne semble pas que l’homme puisse opposer quoi que 
ce soit à cette reine du monde. Pourtant, malgré l’influence qu’elle 
exerce sur nous, la coutume n’est fondée sur rien et les illusions 
qu’elle propage, fortifiées par l’imagination et l’habitude, ne sont ni 
rationnelles, ni fondées en nature. Nous inclinons à croire que les 
coutumes, en raison même de leur histoire, ont toujours été prati-
quées et qu’elles appartiennent à la nature humaine, mais c’est une 
erreur : les coutumes ne durent que le temps de leur pratique. En 
réalité, peut-être n’y a-t-il même pas de nature humaine indépen-
dante des coutumes et ce que nous appelons nature n’est possible-
ment qu’une première coutume, plus ancestrale que celle qui est 
actuellement en vigueur. Grâce à ce concept de coutume, Pascal 
adopte une position sceptique qui jette le doute sur l’idée d’une 
nature permanente et inaltérable de l’homme, laquelle est résolu-
ment indémontrable. Si Pascal nous invite, là-dessus, à être lucide, 
il ne préconise toutefois pas de renverser les coutumes : mieux 
vaut s’y conformer que les abolir puisque, de toutes façons, à une 
coutume qui disparaît en succède une autre tout aussi arbitraire 
et trompeuse que la précédente.

Délectation
La délectation est un attrait qui motive la volonté à agir grâce au 
plaisir qu’elle promet. Citant saint Augustin, Pascal écrit : « c’est une 
nécessité que nous opérions selon ce qui nous délecte davantage »6. 
En ce sens, la délectation est le motif par lequel nous agissons et ce 
dernier peut être bon comme mauvais. En ce sens, selon Pascal, il 
y a deux délectations antagonistes : la mauvaise, qui s’attache à la 
chair, nous conduit au péché et nous rend esclaves ; à l’opposé, la 

1. Ibid., 25-38.
2. Ibid., 634-97.
3. Ibid., 193-98.
4. Ibid., 126-93.
5. Ibid., 577-234.
6. Pascal, Écrits sur la grâce [37].

28 Première Clé • Vocabulaire

9782340-111882_INT   289782340-111882_INT   28 02/12/2025   09:0702/12/2025   09:07


