T S

NI <]

SlMONE DE BE AV VIR
BT "Smme Ferey

La conscience
La liberté

' Le travail

Le temps

Les enjeux
de la philosophie
du genre

L'expérience
de l'oppression




Introduction

|. Eléments biographiques

Une trajectoire personnelle d'émancipation

Simone de Beauvoir nait en 1908 a Paris, dans une
famille bourgeoise catholique. Suite a la Premieére Guerre
mondiale, sa famille est ruinée et son pére la pousse alors
a faire des études afin de trouver un métier, plutdt que
de s’en remettre au mariage. Elle se lance alors dans des
études de philosophie, qu'elle réussit brillamment jusqu’a
l'obtention de I'agrégation en 1929. Pendant ses études,
elle rencontre de nombreux intellectuels en devenir, avec
qui elle entretiendra toute sa vie des relations amicales et
intellectuelles, parfois conflictuelles, comme Jean-Paul
Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Paul Nizan et Albert
Camus.

Elle enseigne ensuite la philosophie au lycée pendant
plusieurs années, 8 Marseille et a Rouen, avant de se consa-
crer pleinement a sa vocation d’écrivaine. Elle publie de
nombreux romans, des ouvrages de philosophie et parti-
cipe ala création de larevue Les temps modernes en 1945,
qui réunit de nombreux intellectuels engagés a gauche.

Dans les premiers tomes de son autobiographie,
Mémoires d’une jeune fille rangée et La force de I’dge,
Beauvoir décrit sa jeunesse comme une marche vers
I’émancipation par rapport a son milieu bourgeois, dont
elle rejette les normes, la rigidité morale et le conser-
vatisme politique. Elle gardera toute sa vie un regard



critique sur la bourgeoisie, dont elle a vécu de I'intérieur
les contradictions. Ce regard critique sera au coeur de sa
philosophie politique.

Une vie d'écrivaine

Beauvoir raconte dans son autobiographie la perte
de la foi religieuse, qui I’a conduite a se tourner vers la
littérature et la philosophie. Ces derniéres se substituent,
raconte-t-elle, a sa soif d’absolu religieux :

« La littérature prit dans ma vie la place qu’y avait
occupée la religion : elle I'envahit tout entiére et la

transfigura. »
MIFR, p. 259

L'écriture acquiert alors une place centrale dans sa
vie. Beauvoir en décrit également toutes les difficultés : si
elle est une passion et une vocation, I’écriture est aussi un
travail souvent ardu. Ses écrits prennent diverses formes :
théatre, autobiographie, nouvelles, romans, ceuvres de
philosophie. Cependant, c’est bien la littérature de fiction
qui a sa préférence. Elle écrit ainsi de nombreux romans
dans lesquels on trouve les traces de sa philosophie. En
effet, Cest la littérature qui parvient le mieux, selon elle,
a approcher la complexité du monde :

« Seul un roman pouvait & mes yeux dégager les
multiples et tournoyantes significations de ce monde
changé dans lequel je m'étais réveillée en aoot 1944. »

FCI, p. 358-359

Lalittérature de fiction est définie par Beauvoir comme
un outil pour exprimer les « vérités ambigués, séparées,
contradictoires » qui caractérisent I’existence humaine.
Ce caractére ambigu et disparate de la réalité, affirme-t-
elle, ne trouve une unité que dans les objets imaginaires
(FC1, p. 259).



L'engagement politique : de la pensée & l'action

Outre lalittérature et la philosophie, c’est aussil’enga-
gement politique qui caractérise l'existence de Beauvoir.
Elle raconte dans son autobiographie I’évolution de son
rapport a la politique. Jeune, elle se considére anarchiste
et voit ’émancipation individuelle comme I'objectif de
lexistence (FAL, p. 163). En outre, elle substitue alors
Pactivité intellectuelle a I’activité politique : elle s’éton-
nera, par la suite, de son indifférence a I’égard de certains
combats comme la lutte pour le droit de vote des femmes,
dans les années 1930-1940.

C’est d’abord 'expérience de la Seconde Guerre mondiale
qui va transformer son rapport a la politique, accélérer
son engagement et mettre fin a cette séparation entre la
pensée et action:

«Je savais & présent que mon sort éfait lié & celui de

tous; la liberté, l'oppression, le bonheur et la peine

des hommes me concernaient intimement. »
FCl,p.15

Elle s'engage alors contre le régime fasciste espagnol,
place un temps ses espoirs dans 'URSS et dans la révolution
cubaine, avant de prendre ses distances, dans les années
1960 avec ces régimes devenus liberticides.

Les deux combats politiques majeurs qui ont marqué
la vie et 'ceuvre de Beauvoir sont la lutte contre le colo-
nialisme et pour I'indépendance de I’Algérie d’une part
et le combat pour I’égalité femmes-hommes et pour les
droits des femmes d’autre part.

En 1960, dans le contexte de la guerre d’Algérie, elle
signe le « Manifeste des 121: Déclaration sur le droit
a 'insoumission dans la guerre d’Algérie » qui défend
lautodétermination des peuples et ’insoumission contre
les régimes colonisateurs. Beauvoir s’engage également



contre la torture perpétrée par l'armée frangaise en Algérie
et contre le racisme de la société francaise. Cette période
est racontée en détail dans La force des choses.

Concernant la lutte féministe, Beauvoir raconte son
évolution : d’abord indifférente, elle pense que la lutte des
classes doit prévaloir sur toute autre lutte. Pourtant, elle
devient peu a peu une des figures de proue du mouvement
féministe. D’abord, elle publie en 1949 un ouvrage majeur
sur la situation d’oppression des femmes : Le deuxiéme sexe.
Puis, dansles années 1970, elle rejoint les actions militantes
du MLF, le Mouvement de libération des femmes. Elle se
lie avec des figures majeures du mouvement féministe
comme Frangoise d’Eaubonne et Giséle Halimi. Beauvoir
s’investit en particulier danslalutte pour le droit a I'avor-
tement. Elle rédige le « Manifeste des 343 », publié dans
le journal Le Nouvel Observateur en 1971 : 343 femmes,
dont des célébrités, affirment avoir avorté illégalement et
revendiquent la légalisation de ce droit a disposer de leur
corps. Grace a ce mouvement, ’'avortement sera légalisé
en 1975. Beauvoir préside finalement la Ligue des droits
des femmes, fondée dans les années 1970. A sa mort, en
1986, un cortége de plusieurs milliers de personnes, dont
de trés nombreuses femmes, accompagne sa sépulture
jusqu’au cimetiére du Montparnasse, au son des chants
et hymnes féministes. Dans son court métrage « Pour
mémoire » la réalisatrice féministe Delphine Seyrig filme
les centaines de lettres et de banniéres envoyées alors
par des femmes du monde entier pour orner la tombe de
Beauvoir : « Simone, Merci pour votre vie » lui adresse
par exemple, parmi de nombreuses autres, 'association
des féministes espagnoles.

10



Il. Simone de Beauvoir et la philosophie

Un rapport ambigu & la philosophie

Dans les Mémoires d’une jeune fille rangée, Beauvoir
raconte sa découverte de la philosophie, dont elle souligne
la proximité avec ses interrogations et sa vie personnelle :

« Je refrouvais dans des livres les problemes qui
avaient intrigué mon enfance; soudain le monde
des adultes n'allait plus de soi, il avait un envers,
des dessous, le doute s’y mettait: si on poussait plus
avant, qu'en restait-il 2 On ne poussait pas loin, mais
c'était déjar assez extraordinaire, aprés dix ans de
dogmatisme, une discipline qui posat des questions
et qui me les posat & moi. »

MIFR, p. 146

Plus tard, dans ses ceuvres philosophiques, elle conti-
nuera d’affirmer ce lien solide entre la philosophie et la
vie. Elle écrit ainsi que la philosophie est au cceur de la vie
deI’étre humain dans la mesure ou, celui-ci étant fonda-
mentalement libre, il interroge sans cesse le sens de sa vie:

« ['lhomme ne peut pas échapper & la philosophie

parce qu'il ne peut échapper & sa liberté : celle-ci

implique le refus du donné et l'interrogation |...). »
IMRP, p. 23

A ce titre, affirme Beauvoir, toute vie est un choix
philosophique, et toute philosophie implique un mode
de vie spécifique.

Pourtant, malgré cette importance accordée a la philo-
sophie, Beauvoir a tendance a se considérer comme une
philosophe de seconde zone. Elle raconte que Sartre
vante pourtant ses qualités philosophiques, sa capacité a
comprendre les systémes philosophiques et a en identifier

11



les limites. Cependant, Beauvoir considére cette aisance
comme le résultat d’un « manque d’inventivité » (FA1,
p-255). Sielle parvient a se saisir des pensées philosophiques
des autres, affirme-t-elle alors, cCest parce quelle n’entend
pas construire son propre systeme philosophique. Une telle
ambition, affirme-t-elle, reléve presque du « délire ». Si
cette auto-critique a été largement démentie par 'ccuvre
philosophique de Beauvoir, qui constitue une ceuvre a la
fois robuste et originale, I’explication quelle en donne est
cependant intéressante.

Beauvoir propose en effet une réflexion sur les condi-
tions sociales de la pratique philosophique. Elle montre
que pratiquer la philosophie requiert certaines conditions
qui, dans 'ensemble sont refusées aux femmes, qui sont
dépendantes économiquement et symboliquement des
hommes dans les sociétés patriarcales (FAL, p. 255).

Cependant, I'ceuvre et la vie de Beauvoir montrent
que certaines femmes parviennent a s’émanciper de cette
condition et a développer une pratique philosophique
d’envergure.

Le cadre théorique de la philosophie beauvoirienne

Lorsque Beauvoir parle de sa perspective philosophique,
ellela qualifie d’« existentialiste ». Lexistentialisme désigne
la doctrine philosophique selon laquelle I’étre humain est
ce qu’il fait, c’est-a-dire donne forme a sa vie par I’exis-
tence qu’il ou elle méne. Ainsi, les existentialistes rejettent
I'idée quele destin des individus serait déterminé par une
essence. Cette idée est résumée par la fameuse phrase de
Sartre, dans Lexistentialisme est un humanisme (1946) :
« Lexistence précéde 'essence ».

Beauvoir développe quant a elle une conception origi-
nale de la philosophie existentialiste. Elle articule en effet
cette philosophie a d’autres influences, en particulier
celle de Hegel, celle des phénoménologues Husserl et

12



Merleau-Ponty, et celle du matérialisme de Marx et Engels.
De l'existentialisme, elle retient le caractére premier et
inaliénable delaliberté humaine. De la phénoménologie,
elle retient le lien constitutif entre le moi, le monde et
autrui et le refus de séparer la vérité des choses de leur
expérience et de leur signification humaines. Du maté-
rialisme, elle retient 'importance des structures sociales
et économiques dans la constitution des expériences et
de la subjectivité humaines.

Enfin, elle développe une méthode originale qui consiste
aarticuler ces théories philosophiques a un ensemble de
sources non philosophiques pour penser les phénomenes et
expériences humaines. Elle utilise ainsi dans ses ouvrages
philosophiques les données des sciences sociales comme
Ihistoire, la sociologie, 'anthropologie mais aussi des
sciences dites « dures » comme la biologie. De plus, elle
utilise également la littérature, les récits, les témoignages,
les correspondances et journaux intimes pour analyser
les comportements humains. Cette méthode pluridis-
ciplinaire est en particulier mise en ceuvre dans deux
ouvrages majeurs : Le deuxiéme sexe (1949), qui traite de
la condition des femmes, et La vieillesse (1970) qui traite
de la situation des personnes dgées.

Il faut finalement souligner que loriginalité de
Beauvoir a été de prendre pour objet de réflexion des
thémes jusqu’alors largement ignorés par la philosophie.
Lorsqu’elle publie Le deuxiéme sexe en 1949, elle fonde
ainsi un nouveau courant de philosophie, la philosophie
du genre, qui s’intéresse aux mécanismes de 'oppression
des femmes et aux normes sociales de genre, c’est-a-dire
aux injonctions et aux représentations sociales, souvent
stéréotypées, des différences entre femmes et hommes.
A sa suite, de nombreux philosophes et théoriciens déve-
lopperont ce champ aujourd hui reconnu de la philosophie.

13






Premiere partie

La condition humaine






Introduction : Lambiguité
de la condition humaine

L'objet et l'originalité de la philosophie existentialiste
de Beauvoir

Une des ambitions de la philosophie de Beauvoir est
de décrire le mode d’existence spécifiquement humain.
Elle s’intéresse ainsi aux différences entre les hommes et
les choses : en quoi suis-je différente de la pierre, ou dela
table que jobserve en face de moi ? Que signifie d’exister
lorsquon est un étre humain, que nous rend possible ou
impossible cette condition ? De plus, Beauvoir entend
montrer que la conception existentialiste de la condition
humaine permet de fonder une philosophie morale origi-
nale. Dans son autobiographie La force des choses (FC1,
p. 98), elle explique ainsi que l'objectif de son ouvrage
de philosophie Pour une morale de 'ambiguité, paru en
1947, est d’établir une philosophie morale existentialiste,
apartir des réflexions de Sartre sur la condition humaine
dans L’étre et le néant. S’inscrivant dans le cadre théorique
existentialiste, Beauvoir en développe donc en particulier
la dimension éthique. Elle s’interroge sur la nature de la
responsabilité qui découle de notre condition humaine :
de quoi sommes-nous responsables ? En quoi ma condi-
tion d’étre humain me rend-elle responsable, de moi, du
monde, des autres ?

17



La these principale de Beauvoir

sur la condition humaine

Le principal concept utilisé par Beauvoir pour carac-
tériser la condition humaine est celui d’« ambiguité ». La
condition humaine est ainsi fondamentalement ambigué : sa
signification, sa raison d’étre, son but ne se révelent pas de
facon évidente et donnée une fois pour toutes, ils sont sans
cesse en question. Plus encore, la condition humaine recele
un ensemble de paradoxes. Uhumain est a la fois violent et
solidaire, libre et déterminé, puissant et vulnérable, seul
et dépendant d’autrui, singulier et universel. Dans Pour
une morale de 'ambiguité, Beauvoir montre comment
les inventions humaines manifestent cette ambiguité,
en prenant 'exemple de la bombe atomique, qui est a la
fois un instrument de toute puissance des hommes, mais
qui les rend dans le méme temps infiniment vulnérables
(PMA, p. 13). Cet exemple illustre bien 'ambiguité de
la condition humaine, en montrant que c’est le pouvoir
méme de ’humain qui le rend vulnérable.

Beauvoir précise alors qu’il convient de distinguer
ambiguité et absurdité (PMA, p. 160). Dire que I'existence
humaine est absurde consisterait en effet a nier toute
signification, toute justification possible de 'existence.
Dire que la condition humaine estambigué, au contraire,
consiste a affirmer que sa signification n’est pas fixée
une fois pour toutes, que ’humain invente sans cesse de
nouvelles fins et de nouvelles raisons d’étre afin d’attribuer
ason existence une signification qui n’est jamais donnée.

Des lors, cest de cette ambiguité méme que nait la
possibilité d’une vie morale selon Beauvoir. Cest parce
qu’il y a une part de contradiction, de difficulté dans
toute existence humaine que I’humain doit se demander
comment agir et faire des choix :

18



« Sans échec, pas de morale ; pour un éfre qui serait
d’emblée exacte coincidence avec soi-méme,
parfaite plénitude, la notion de devoir-étre n'aurait
pas de sens. »

PMA, p. 15

Cela explique que Beauvoir préfére parler de condition
plutot que de nature humaine : si’idée de nature renvoie
en général a une situation donnée et indépassable, la notion
de condition se référe plutot & une situation ambigué dont
le sens est a construire et qui peut étre transformée. La
philosophe affirme ainsi que « puisque ’homme est a
faire, il est en question » (IMRP, p. 22). En d’autres termes,
la condition humaine est en construction permanente.

La philosophie de Beauvoir est donc une philosophie
fondamentalement athée : cest 4 ’humain qu’elle attribue
la tiche d’attribuer une signification et une valeur a son
existence. homme ne peut s’en remettre a un Dieu pour
justifier son existence et établir des principes figés sur
lesquels fonder ses actes. Il n’y a pas de fondement, de
raison d’étre a priori de’homme, et Cest précisément pour
cela quel’étre humain est libre et responsable de ses actes.

19






|. La conscience

Quel est le rapport entre le moi et le monde ? Est-ce
la conscience qui fait exister le monde ou bien le moi
n’est-il qu'un objet dans le monde, parmiles autres ? Quel
est le rapport entre le moi et autrui ? Suis-je avant tout
une conscience ou un corps ? Pour répondre a ces ques-
tions fondamentales de la philosophie de la conscience,
Beauvoir articule la pensée de Hegel, de Heidegger, la
phénoménologie de Merleau-Ponty et I’existentialisme
quelle élabore avec Sartre. En outre, ses réflexions sur
les rapports entre femmes et hommes (voir Partie 2)
lui permettent de réinterpréter de maniere originale les
concepts fondamentaux de ces auteurs.

1 . |I
'existence et I'essence

]

La philosophie de la conscience de Simone de Beauvoir
s’appuie sur une distinction fondamentale entre deux
modes d’étre, formulée notamment par Hegel. Il s’agit
de la distinction entre I’étre-en-soi et I’étre-pour-soi.

D’une part, I’étre-en-soi désigne la fagon d’étre des
choses : une pierre, une table ne peuvent pas avoir conscience
d’elles-mémes, s'observer, elles ne sont donc pas pour
elles-mémes. Létre-en-soi est pleinement ce qu’il est, sans
distance vis-a-vis de lui-méme, sans la duplicité impliquée
par le fait d’avoir conscience de soi. D’autre part, I’étre-
pour-soi désigne le mode d’existence des individus qui
peuvent s'observer, se réfléchir eux-mémes. En d’autres
termes, I’étre-pour-soi est le mode d’existence des étres dotés
d’une conscience. L'étre est pour-soi s’il a une conscience
de soi, cest-a-dire s’il peut se prendre lui-méme pour objet

21



de sa réflexion. En effet, conscience vient du latin cum
sciencia, qui signifie « avec connaissance ». L étre-pour-soi
a donc un mode d’existence duale au sens ou il peut étre
ala fois le sujet et 'objet de la réflexion. A partir de cette
distinction, Beauvoir rappelle que le propre de ’humain
est d’étre-pour-soi, sans quoi « il se confondrait avec les
arbres et les cailloux qui ne savent pas qu’ils existent »
(PMA, p. 57).

Dans Etre et temps de Heidegger, cette distinction entre
étre-en-soi et étre-pour-soi est formulée dans les termes
d’une distinction entre les étants (les choses qui sont) et le
Dasein, qui désigne I’étre qui existe. Chez Beauvoir, ainsi
que chez Sartre, on retrouve également cette distinction
entre essence et existence. Lessence désigne alors I’étre
figé, en-soi, des choses, tandis que l'existence est propre
aux étres-pour-soi qui, ayant une conscience, peuvent
se transformer. La condition de ’homme se caractérise
donc tout d’abord par le fait d’exister. Ce verbe vient
du latin ex sistere, se tenir hors de. En effet le préfixe ex
désigne le fait de sortir de quelque chose, une extériorité.
Lexistence humaine est donc caractérisée par sa capacité
a se dépasser, a sortir de son état, de sa situation présente.
Elle ne se contente pas d’étre, comme la pierre, mais elle
vise des choses, elle fait des projets. Le projet, chez les
existentialistes, désigne ainsi un mode d’étre-au-monde
qui définit ’étre non pas par son passé, ses détermina-
tions, mais par son avenir, par ce vers quoi il tend. Cest
ce que les existentialistes appellent la « transcendance »,
qu'on peut définir comme le mouvement de dépassement
de lexistant. Ainsi, ’homme n’existe pas comme pleine
présence a soi, il est « mouvement vers, projet » (PMA,
p- 127). Beauvoir qualifie alors ’étre humain d’« étre des
lointains » c’est-a-dire un type d’étre qui a un rapport

22



avec ’extérieur, I’inexistant, I’avenir, bref avec ’absent
ou le lointain, un étre qui n'est pas seulement ce qu’il est
présentement :

« Dans l'existentialisme |(...), le moi n’est pas; [‘existe
comme sujet authentique, dans un jaillissement sans
cesse renouvelé qui s'oppose a la réalité figée des
choses. »

IMRP, p. 45

De cette définition de I'existence comme transcendance
découle’idée qu’il y a une négativité ontologique au coeur
de la condition humaine. Puisque ’humain se projette,
dépasse I’état des choses, alors « exister Cest se faire manque
d’étre, Cest se jeter dans le monde » écrit Beauvoir (PMA,
p. 56). Etre-pour, Cest ne pas étre pleinement ce qu'on
est, Cest viser autre chose qui n’est pas et donc se faire
manque d’étre. L étre-pour-soi introduit donc du néant
dans I’étre. Ce paradoxe, qui fait coexister étre et néant
au sein del’existence, est une des manifestations de ce que
Beauvoir nomme I'ambiguité de la condition humaine.
En tant qu'elle est projet, transcendance, l’existence fait
signe vers ce qui n’est pas présentement, comme l'explique
Beauvoir dans Pyrrhus et Cinéas : « transcendant le donné
vers une plénitude a venir, [les étres humains] définissent
le présent comme un manque » (PC, p. 236).

Sur le plan de expérience vécue, cette caractéristique de
l'existence humaine s’éprouve comme un vide angoissant
car je sais que j’ai a étre et ne peux seulement me reposer
sur ce que je suis déja. En outre, en étant pour-soi, la
conscience se met a distance elle-méme, comme lorsque
je m'observe en train de pleurer, mettant ainsi a distance
ma propre tristesse, ne ’éprouvant déja plus totalement.
Jéprouve ainsi fréquemment le fait de ne pas étre plei-
nement, absolument ce que je suis.

23



Les concepts fondamentaux qui désignent le mode
d’étre spécifiquement humain chez Beauvoir sont donc
I’étre-pour-soi, I’'existence, la transcendance et le projet.
Beauvoir souligne alors que ’existence ainsi comprise
est « engagement dans le monde » (IMRP, p. 44). Par ses
projets, ’étre humain intervient dans ’étre du monde.
Quel est donc le rapport du moi au monde ? Le monde
n'est-il que pour une conscience quile vise et le transforme
ou bien est-il indépendamment du moi ?

|.2. Le moi et le monde

Apreés avoir qualifié ’humain d’étre-pour-soi et d’étre
deslointains, Beauvoir lui attribue une autre caractéristique
fondamentale : il est « étre dans le monde » (IMRP, p. 85).
Cela signifie que I'existence humaine est indissociable du
monde, dans et avec lequel vit I’étre humain. Uhumain,
écrit Beauvoir, est « indissociablement 1ié a ce monde qu’il
habite, sans lequel il ne peut exister ni méme se définir »
(IMRP, p. 85). Le monde est donc nécessaire a deux égards:
d’une part, pour la subsistance de ’homme, et d’autre
part, pour sa définition, c’est-a-dire sa conscience de soi.

A la suite de Hegel, Beauvoir met donc a distance
la conception cartésienne de la conscience. Sa thése, en
effet, est que toute conscience humaine s’affirme dans
son individualité, c’est-a-dire comme un moi, a travers
son rapport avec le monde sensible. Lexistence du monde,
pour Beauvoir, est donc nécessaire a la conscience de soi
et a I’étre-pour-soi qui est le propre de I’humain.

Chez Descartes, le Cogito désigne au contraire la
présence immeédiate de la conscience a soi, indépendam-
ment de l'existence du monde, illustrée par la phrase
«Je pense donc je suis ». De ce point de vue, la certitude
la plus fondamentale serait celle du soi. Cette conscience
de soi serait immeédiate, elle découlerait de ma pensée

24



méme. Méme si le monde n’était qu'un songe, écrit ainsi
Descartes dans les Méditations métaphysiques, je ne
pourrais pas douter de l'existence du moi puisqu’il faut
bien qu’il y ait quelqu’un pour en réver. Suivant cette
conception, la certitude d’exister, d’étre un moi, me vient
donc de ma propre pensée. J’accéde au moi par le moyen
de 'introspection, qui désigne le fait de regarder vers
Pintérieur, de se plonger en soi.

Hegel, au contraire, affirme que ce sont les traces laissées
dans le monde par ’activité qui font naitre la conscience
de soi. Le moi doit donc s’objectiver, s’incarner dans
le monde pour acquérir la conscience de soi :

«["homme devient pour soi par son activité pratique,
dés lors qu'il est instinctivement porté & se produire
lui-méme au jour tout comme & se reconnaitre
lui-méme dans ce qui lui est donné immédiatement
et s'offre & lui extérieurement. Il accomplit cette fin
en transformant les choses extérieures, auxquelles il
appose le sceau de son intériorité |[...).»

Hegel F,, Cours d'esthétique, Aubier,
coll. « Bibliothéque philosophique », 1995, p. 46

Beauvoir reprend cette idée hégélienne selon laquelle
la conscience de soi est médiatisée, c’est-a-dire quelle
doit passer par des intermédiaires, par un rapport avec
autre chose que soi. Cette médiation, cet intermédiaire
nécessaire a la conscience de soi, c’est d’abord le monde.
En effet,le monde permet a la conscience de soi d’émerger
de deux maniéres distinctes chez Beauvoir : 'opposition
et la transformation.

Lopposition désigne ici le fait que la conscience de soi
est d’abord la conscience de ne pas étre le reste des choses.
Je suis moi parce que je ne suis pas cette table, cette chaise,
cette montagne en face de moi, cet air autour de moi. Ainsi,

25



pour Beauvoir, ’étre humain « est constitutivement orienté
vers autre chose que lui-méme : il n’est soi que par relation
avec autre chose que soi » (PC, p. 218). C’est par contraste
avec le monde quil’entoure qu’il prend conscience d’étre
un moi singulier. Dés lors, contrairement a ce quaffirme
Descartes, pour surgir au monde, ’homme a besoin que
le monde surgisse en face de lui. Lexistentialisme s'oppose
donc a I'idée d’une subjectivité pure, d’'un moi qui se
définirait comme une pure intériorité. Au contraire, cest
par rapport au reste du monde qu’il est un moi.

La transformation désigne quant a elle le fait que
la conscience de soi émerge par 'action de I'individu sur
le monde, donc par le fait de transformer le monde. Ainsi,
si le monde et le moi s'opposent tout d’abord, se caracté-
risant par leur distinction, leur séparation ontologique,
ils sont par ailleurs intrinséquement reliés I'un a l'autre,
en particulier par le biais de l'action. Pour qu’émerge
la conscience de soi, I'individu doit agir sur le monde,
y apposer sa marque. Beauvoir distingue en particulier
l’action de la possession, comme deux rapports au monde
radicalement différents.

La philosophe identifie tout d’abord au cceur de
la conscience humaine une volonté de posséder les choses,
C’est-a-dire de réduire ’étre du monde a un étre-pour-
elle, tendance qui se manifeste déja chez le petit enfant.
Lappropriation des choses est donc une premiere tentative
parlaquelle la conscience tente de s’extérioriser, de se doter
d’une vérité objective, sans laquelle elle resterait enfermée en
elle-méme, incertaine, purement subjective. La conscience
humaine cherche alors a se prouver qu'elle existe en s’ap-
propriant les choses, en les faisant siennes, remplagant
alors le cogito cartésien par I'affirmation Je posséde donc
je suis. Beauvoir écrit ainsi dans Le deuxiéme sexe que
I’humain se contemple dans les richesses qu’il posséde

26



(DS1, p. 138). En d’autres termes, il cherche a définir son
moi par ses possessions. La propriété ne met donc pas
seulement en jeu le confort matériel de I’étre humain,
mais elle est aussi un moyen qu’il tente d’utiliser pour
définir son étre méme.

Cependant Beauvoir montre qu’une telle tentative est
vouée a I’échec.

D’une part, elle conduit nécessairement a I’aliénation,
Clest-a-dire a la perte de soi et non a la conscience de soi.
Sil’humain se contemple dans ses richesses, poursuit-elle
ainsi, il se perd en elles. En effet, s’il réduit son rapport
intrinseque au monde a un rapport de possession, ’humain
réduit alors son moi a I’étre des choses inertes, a I’en-soi.
En ce sens il s’aliéne au sens que donne Marx a ce terme,
dansles Manuscrits de 1844 : «il devient pour soi un objet
étranger et inhumain » (Manuscrits économico-philo-
sophiques de 1844, Vrin, coll. « Textes & Commentaires »,
2007, p. 149).

D’autre part, la possession, comme rapport entre le moi
etle monde, est également vouée a I’échec dans la mesure
ou elle est, ontologiquement, impossible. En effet, les
choses ne m’'appartiennent jamais qu'en apparence, mais
sur le plan de leur étre, elles demeurent distinctes de
moi. Beauvoir décrit ainsi '« indifférence étrangeére du
monde » (PC, p. 209), par laquelle nous savons que les
objets demeurent indépendamment de nous, et nous sont
donc irréductibles.

Déslors, c’est dans l'action seule que peut surgir, pour
la philosophe existentialiste, un rapport authentique entre
le moi et le monde : « est mien seulement ce en quoi je
reconnais mon étre et je ne peux le reconnaitre que 1a ot
il est engagé », écrit ainsi Beauvoir (PC, p. 209). A cetitre,
la seule chose que je posséde vraiment, ce sont mes actes.
Par mes actes, je reconnais le moi dans le monde objectif.
C’est donc par la transformation active du monde que

27



