


7

Introduction

I. Éléments biographiques

Une trajectoire personnelle d’émancipation

Simone de Beauvoir naît en 1908 à Paris, dans une 
famille bourgeoise catholique. Suite à la Première Guerre 
mondiale, sa famille est ruinée et son père la pousse alors 
à faire des études afin de trouver un métier, plutôt que 
de s’en remettre au mariage. Elle se lance alors dans des 
études de philosophie, qu’elle réussit brillamment jusqu’à 
l’obtention de l’agrégation en 1929. Pendant ses études, 
elle rencontre de nombreux intellectuels en devenir, avec 
qui elle entretiendra toute sa vie des relations amicales et 
intellectuelles, parfois conflictuelles, comme Jean-Paul 
Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Paul Nizan et Albert 
Camus.

Elle enseigne ensuite la philosophie au lycée pendant 
plusieurs années, à Marseille et à Rouen, avant de se consa-
crer pleinement à sa vocation d’écrivaine. Elle publie de 
nombreux romans, des ouvrages de philosophie et parti-
cipe à la création de la revue Les temps modernes en 1945, 
qui réunit de nombreux intellectuels engagés à gauche.

Dans les premiers tomes de son autobiographie, 
Mémoires d’une jeune fille rangée et La force de l’âge, 
Beauvoir décrit sa jeunesse comme une marche vers 
l’émancipation par rapport à son milieu bourgeois, dont 
elle rejette les normes, la rigidité morale et le conser-
vatisme politique. Elle gardera toute sa vie un regard 

9782340-111707_001_216.indd   79782340-111707_001_216.indd   7 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



8

critique sur la bourgeoisie, dont elle a vécu de l’intérieur 
les contradictions. Ce regard critique sera au cœur de sa 
philosophie politique.

Une vie d’écrivaine

Beauvoir raconte dans son autobiographie la perte 
de la foi religieuse, qui l’a conduite à se tourner vers la 
littérature et la philosophie. Ces dernières se substituent, 
raconte-t-elle, à sa soif d’absolu religieux :

« La littérature prit dans ma vie la place qu’y avait 
occupée la religion : elle l’envahit tout entière et la 
transfigura. »

MJFR, p. 259

L’écriture acquiert alors une place centrale dans sa 
vie. Beauvoir en décrit également toutes les difficultés : si 
elle est une passion et une vocation, l’écriture est aussi un 
travail souvent ardu. Ses écrits prennent diverses formes : 
théâtre, autobiographie, nouvelles, romans, œuvres de 
philosophie. Cependant, c’est bien la littérature de fiction 
qui a sa préférence. Elle écrit ainsi de nombreux romans 
dans lesquels on trouve les traces de sa philosophie. En 
effet, c’est la littérature qui parvient le mieux, selon elle, 
à approcher la complexité du monde :

« Seul un roman pouvait à mes yeux dégager les 
multiples et tournoyantes significations de ce monde 
changé dans lequel je m’étais réveillée en août 1944. »

FC1, p. 358-359

La littérature de fiction est définie par Beauvoir comme 
un outil pour exprimer les « vérités ambiguës, séparées, 
contradictoires » qui caractérisent l’existence humaine. 
Ce caractère ambigu et disparate de la réalité, affirme-t-
elle, ne trouve une unité que dans les objets imaginaires 
(FC1, p. 259).

9782340-111707_001_216.indd   89782340-111707_001_216.indd   8 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



9

L’engagement politique : de la pensée à l’action

Outre la littérature et la philosophie, c’est aussi l’enga-
gement politique qui caractérise l’existence de Beauvoir. 
Elle raconte dans son autobiographie l’évolution de son 
rapport à la politique. Jeune, elle se considère anarchiste 
et voit l’émancipation individuelle comme l’objectif de 
l’existence (FA1, p. 163). En outre, elle substitue alors 
l’activité intellectuelle à l’activité politique : elle s’éton-
nera, par la suite, de son indifférence à l’égard de certains 
combats comme la lutte pour le droit de vote des femmes, 
dans les années 1930-1940.

C’est d’abord l’expérience de la Seconde Guerre mondiale 
qui va transformer son rapport à la politique, accélérer 
son engagement et mettre fin à cette séparation entre la 
pensée et l’action :

« Je savais à présent que mon sort était lié à celui de 
tous ; la liberté, l’oppression, le bonheur et la peine 
des hommes me concernaient intimement. »

FC1, p. 15

Elle s’engage alors contre le régime fasciste espagnol, 
place un temps ses espoirs dans l’URSS et dans la révolution 
cubaine, avant de prendre ses distances, dans les années 
1960 avec ces régimes devenus liberticides.

Les deux combats politiques majeurs qui ont marqué 
la vie et l’œuvre de Beauvoir sont la lutte contre le colo-
nialisme et pour l’indépendance de l’Algérie d’une part 
et le combat pour l’égalité femmes-hommes et pour les 
droits des femmes d’autre part.

En 1960, dans le contexte de la guerre d’Algérie, elle 
signe le « Manifeste des 121 : Déclaration sur le droit 
à l’insoumission dans la guerre d’Algérie » qui défend 
l’autodétermination des peuples et l’insoumission contre 
les régimes colonisateurs. Beauvoir s’engage également 

9782340-111707_001_216.indd   99782340-111707_001_216.indd   9 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



10

contre la torture perpétrée par l’armée française en Algérie 
et contre le racisme de la société française. Cette période 
est racontée en détail dans La force des choses.

Concernant la lutte féministe, Beauvoir raconte son 
évolution : d’abord indifférente, elle pense que la lutte des 
classes doit prévaloir sur toute autre lutte. Pourtant, elle 
devient peu à peu une des figures de proue du mouvement 
féministe. D’abord, elle publie en 1949 un ouvrage majeur 
sur la situation d’oppression des femmes : Le deuxième sexe. 
Puis, dans les années 1970, elle rejoint les actions militantes 
du MLF, le Mouvement de libération des femmes. Elle se 
lie avec des figures majeures du mouvement féministe 
comme Françoise d’Eaubonne et Gisèle Halimi. Beauvoir 
s’investit en particulier dans la lutte pour le droit à l’avor-
tement. Elle rédige le « Manifeste des 343 », publié dans 
le journal Le Nouvel Observateur en 1971 : 343 femmes, 
dont des célébrités, affirment avoir avorté illégalement et 
revendiquent la légalisation de ce droit à disposer de leur 
corps. Grâce à ce mouvement, l’avortement sera légalisé 
en 1975. Beauvoir préside finalement la Ligue des droits 
des femmes, fondée dans les années 1970. À sa mort, en 
1986, un cortège de plusieurs milliers de personnes, dont 
de très nombreuses femmes, accompagne sa sépulture 
jusqu’au cimetière du Montparnasse, au son des chants 
et hymnes féministes. Dans son court métrage « Pour 
mémoire » la réalisatrice féministe Delphine Seyrig filme 
les centaines de lettres et de bannières envoyées alors 
par des femmes du monde entier pour orner la tombe de 
Beauvoir : « Simone, Merci pour votre vie » lui adresse 
par exemple, parmi de nombreuses autres, l’association 
des féministes espagnoles.

9782340-111707_001_216.indd   109782340-111707_001_216.indd   10 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



11

II. Simone de Beauvoir et la philosophie

Un rapport ambigu à la philosophie

Dans les Mémoires d’une jeune fille rangée, Beauvoir 
raconte sa découverte de la philosophie, dont elle souligne 
la proximité avec ses interrogations et sa vie personnelle :

«  Je retrouvais dans des livres les problèmes qui 
avaient intrigué mon enfance ; soudain le monde 
des adultes n’allait plus de soi, il avait un envers, 
des dessous, le doute s’y mettait : si on poussait plus 
avant, qu’en restait-il ? On ne poussait pas loin, mais 
c’était déjà assez extraordinaire, après dix ans de 
dogmatisme, une discipline qui posât des questions 
et qui me les posât à moi. »

MJFR, p. 146

Plus tard, dans ses œuvres philosophiques, elle conti-
nuera d’affirmer ce lien solide entre la philosophie et la 
vie. Elle écrit ainsi que la philosophie est au cœur de la vie 
de l’être humain dans la mesure où, celui-ci étant fonda-
mentalement libre, il interroge sans cesse le sens de sa vie :

« L’homme ne peut pas échapper à la philosophie 
parce qu’il ne peut échapper à sa liberté : celle-ci 
implique le refus du donné et l’interrogation (…). »

IMRP, p. 23

À ce titre, affirme Beauvoir, toute vie est un choix 
philosophique, et toute philosophie implique un mode 
de vie spécifique.

Pourtant, malgré cette importance accordée à la philo-
sophie, Beauvoir a tendance à se considérer comme une 
philosophe de seconde zone. Elle raconte que Sartre 
vante pourtant ses qualités philosophiques, sa capacité à 
comprendre les systèmes philosophiques et à en identifier 

9782340-111707_001_216.indd   119782340-111707_001_216.indd   11 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



12

les limites. Cependant, Beauvoir considère cette aisance 
comme le résultat d’un « manque d’inventivité » (FA1, 
p. 255). Si elle parvient à se saisir des pensées philosophiques 
des autres, affirme-t-elle alors, c’est parce qu’elle n’entend 
pas construire son propre système philosophique. Une telle 
ambition, affirme-t-elle, relève presque du « délire ». Si 
cette auto-critique a été largement démentie par l’œuvre 
philosophique de Beauvoir, qui constitue une œuvre à la 
fois robuste et originale, l’explication qu’elle en donne est 
cependant intéressante.

Beauvoir propose en effet une réflexion sur les condi-
tions sociales de la pratique philosophique. Elle montre 
que pratiquer la philosophie requiert certaines conditions 
qui, dans l’ensemble sont refusées aux femmes, qui sont 
dépendantes économiquement et symboliquement des 
hommes dans les sociétés patriarcales (FA1, p. 255).

Cependant, l’œuvre et la vie de Beauvoir montrent 
que certaines femmes parviennent à s’émanciper de cette 
condition et à développer une pratique philosophique 
d’envergure.

Le cadre théorique de la philosophie beauvoirienne

Lorsque Beauvoir parle de sa perspective philosophique, 
elle la qualifie d’« existentialiste ». L’existentialisme désigne 
la doctrine philosophique selon laquelle l’être humain est 
ce qu’il fait, c’est-à-dire donne forme à sa vie par l’exis-
tence qu’il ou elle mène. Ainsi, les existentialistes rejettent 
l’idée que le destin des individus serait déterminé par une 
essence. Cette idée est résumée par la fameuse phrase de 
Sartre, dans L’existentialisme est un humanisme (1946) : 
« L’existence précède l’essence ».

Beauvoir développe quant à elle une conception origi-
nale de la philosophie existentialiste. Elle articule en effet 
cette philosophie à d’autres influences, en particulier 
celle de Hegel, celle des phénoménologues Husserl et 

9782340-111707_001_216.indd   129782340-111707_001_216.indd   12 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



13

Merleau-Ponty, et celle du matérialisme de Marx et Engels. 
De l’existentialisme, elle retient le caractère premier et 
inaliénable de la liberté humaine. De la phénoménologie, 
elle retient le lien constitutif entre le moi, le monde et 
autrui et le refus de séparer la vérité des choses de leur 
expérience et de leur signification humaines. Du maté-
rialisme, elle retient l’importance des structures sociales 
et économiques dans la constitution des expériences et 
de la subjectivité humaines.

Enfin, elle développe une méthode originale qui consiste 
à articuler ces théories philosophiques à un ensemble de 
sources non philosophiques pour penser les phénomènes et 
expériences humaines. Elle utilise ainsi dans ses ouvrages 
philosophiques les données des sciences sociales comme 
l’histoire, la sociologie, l’anthropologie mais aussi des 
sciences dites « dures » comme la biologie. De plus, elle 
utilise également la littérature, les récits, les témoignages, 
les correspondances et journaux intimes pour analyser 
les comportements humains. Cette méthode pluridis-
ciplinaire est en particulier mise en œuvre dans deux 
ouvrages majeurs : Le deuxième sexe (1949), qui traite de 
la condition des femmes, et La vieillesse (1970) qui traite 
de la situation des personnes âgées.

Il faut finalement souligner que l’originalité de 
Beauvoir a été de prendre pour objet de réflexion des 
thèmes jusqu’alors largement ignorés par la philosophie. 
Lorsqu’elle publie Le deuxième sexe en 1949, elle fonde 
ainsi un nouveau courant de philosophie, la philosophie 
du genre, qui s’intéresse aux mécanismes de l’oppression 
des femmes et aux normes sociales de genre, c’est-à-dire 
aux injonctions et aux représentations sociales, souvent 
stéréotypées, des différences entre femmes et hommes. 
À sa suite, de nombreux philosophes et théoriciens déve-
lopperont ce champ aujourd’hui reconnu de la philosophie.

9782340-111707_001_216.indd   139782340-111707_001_216.indd   13 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



9782340-111707_001_216.indd   149782340-111707_001_216.indd   14 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



Première partie

La condition humaine

9782340-111707_001_216.indd   159782340-111707_001_216.indd   15 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



9782340-111707_001_216.indd   169782340-111707_001_216.indd   16 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



17

Introduction : L’ambiguïté 
de la condition humaine

L’objet et l’originalité de la philosophie existentialiste 
de Beauvoir

Une des ambitions de la philosophie de Beauvoir est 
de décrire le mode d’existence spécifiquement humain. 
Elle s’intéresse ainsi aux différences entre les hommes et 
les choses : en quoi suis-je différente de la pierre, ou de la 
table que j’observe en face de moi ? Que signifie d’exister 
lorsqu’on est un être humain, que nous rend possible ou 
impossible cette condition ? De plus, Beauvoir entend 
montrer que la conception existentialiste de la condition 
humaine permet de fonder une philosophie morale origi-
nale. Dans son autobiographie La force des choses (FC1, 
p. 98), elle explique ainsi que l’objectif de son ouvrage 
de philosophie Pour une morale de l’ambiguïté, paru en 
1947, est d’établir une philosophie morale existentialiste, 
à partir des réflexions de Sartre sur la condition humaine 
dans L’être et le néant. S’inscrivant dans le cadre théorique 
existentialiste, Beauvoir en développe donc en particulier 
la dimension éthique. Elle s’interroge sur la nature de la 
responsabilité qui découle de notre condition humaine : 
de quoi sommes-nous responsables ? En quoi ma condi-
tion d’être humain me rend-elle responsable, de moi, du 
monde, des autres ?

9782340-111707_001_216.indd   179782340-111707_001_216.indd   17 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



18

La thèse principale de Beauvoir 
sur la condition humaine

Le principal concept utilisé par Beauvoir pour carac-
tériser la condition humaine est celui d’« ambiguïté ». La 
condition humaine est ainsi fondamentalement ambiguë : sa 
signification, sa raison d’être, son but ne se révèlent pas de 
façon évidente et donnée une fois pour toutes, ils sont sans 
cesse en question. Plus encore, la condition humaine recèle 
un ensemble de paradoxes. L’humain est à la fois violent et 
solidaire, libre et déterminé, puissant et vulnérable, seul 
et dépendant d’autrui, singulier et universel. Dans Pour 
une morale de l’ambiguïté, Beauvoir montre comment 
les inventions humaines manifestent cette ambiguïté, 
en prenant l’exemple de la bombe atomique, qui est à la 
fois un instrument de toute puissance des hommes, mais 
qui les rend dans le même temps infiniment vulnérables 
(PMA, p. 13). Cet exemple illustre bien l’ambiguïté de 
la condition humaine, en montrant que c’est le pouvoir 
même de l’humain qui le rend vulnérable.

Beauvoir précise alors qu’il convient de distinguer 
ambiguïté et absurdité (PMA, p. 160). Dire que l’existence 
humaine est absurde consisterait en effet à nier toute 
signification, toute justification possible de l’existence. 
Dire que la condition humaine est ambiguë, au contraire, 
consiste à affirmer que sa signification n’est pas fixée 
une fois pour toutes, que l’humain invente sans cesse de 
nouvelles fins et de nouvelles raisons d’être afin d’attribuer 
à son existence une signification qui n’est jamais donnée.

Dès lors, c’est de cette ambiguïté même que naît la 
possibilité d’une vie morale selon Beauvoir. C’est parce 
qu’il y a une part de contradiction, de difficulté dans 
toute existence humaine que l’humain doit se demander 
comment agir et faire des choix :

9782340-111707_001_216.indd   189782340-111707_001_216.indd   18 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



19

« Sans échec, pas de morale ; pour un être qui serait 
d’emblée exacte coïncidence avec soi-même, 
parfaite plénitude, la notion de devoir-être n’aurait 
pas de sens. »

PMA, p. 15

Cela explique que Beauvoir préfère parler de condition 
plutôt que de nature humaine : si l’idée de nature renvoie 
en général à une situation donnée et indépassable, la notion 
de condition se réfère plutôt à une situation ambiguë dont 
le sens est à construire et qui peut être transformée. La 
philosophe affirme ainsi que « puisque l’homme est à 
faire, il est en question » (IMRP, p. 22). En d’autres termes, 
la condition humaine est en construction permanente.

La philosophie de Beauvoir est donc une philosophie 
fondamentalement athée : c’est à l’humain qu’elle attribue 
la tâche d’attribuer une signification et une valeur à son 
existence. L’homme ne peut s’en remettre à un Dieu pour 
justifier son existence et établir des principes figés sur 
lesquels fonder ses actes. Il n’y a pas de fondement, de 
raison d’être a priori de l’homme, et c’est précisément pour 
cela que l’être humain est libre et responsable de ses actes.

9782340-111707_001_216.indd   199782340-111707_001_216.indd   19 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



9782340-111707_001_216.indd   209782340-111707_001_216.indd   20 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



21

I. La conscience

Quel est le rapport entre le moi et le monde ? Est-ce 
la conscience qui fait exister le monde ou bien le moi 
n’est-il qu’un objet dans le monde, parmi les autres ? Quel 
est le rapport entre le moi et autrui ? Suis-je avant tout 
une conscience ou un corps ? Pour répondre à ces ques-
tions fondamentales de la philosophie de la conscience, 
Beauvoir articule la pensée de Hegel, de Heidegger, la 
phénoménologie de Merleau-Ponty et l’existentialisme 
qu’elle élabore avec Sartre. En outre, ses réflexions sur 
les rapports entre femmes et hommes (voir Partie 2) 
lui permettent de réinterpréter de manière originale les 
concepts fondamentaux de ces auteurs.

I.1. L’existence et l’essence

La philosophie de la conscience de Simone de Beauvoir 
s’appuie sur une distinction fondamentale entre deux 
modes d’être, formulée notamment par Hegel. Il s’agit 
de la distinction entre l’être-en-soi et l’être-pour-soi.

D’une part, l’être-en-soi désigne la façon d’être des 
choses : une pierre, une table ne peuvent pas avoir conscience 
d’elles-mêmes, s’observer, elles ne sont donc pas pour 
elles-mêmes. L’être-en-soi est pleinement ce qu’il est, sans 
distance vis-à-vis de lui-même, sans la duplicité impliquée 
par le fait d’avoir conscience de soi. D’autre part, l’être-
pour-soi désigne le mode d’existence des individus qui 
peuvent s’observer, se réfléchir eux-mêmes. En d’autres 
termes, l’être-pour-soi est le mode d’existence des êtres dotés 
d’une conscience. L’être est pour-soi s’il a une conscience 
de soi, c’est-à-dire s’il peut se prendre lui-même pour objet 

9782340-111707_001_216.indd   219782340-111707_001_216.indd   21 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



22

de sa réflexion. En effet, conscience vient du latin cum 
sciencia, qui signifie « avec connaissance ». L’être-pour-soi 
a donc un mode d’existence duale au sens où il peut être 
à la fois le sujet et l’objet de la réflexion. À partir de cette 
distinction, Beauvoir rappelle que le propre de l’humain 
est d’être-pour-soi, sans quoi « il se confondrait avec les 
arbres et les cailloux qui ne savent pas qu’ils existent » 
(PMA, p. 57).

Dans Être et temps de Heidegger, cette distinction entre 
être-en-soi et être-pour-soi est formulée dans les termes 
d’une distinction entre les étants (les choses qui sont) et le 
Dasein, qui désigne l’être qui existe. Chez Beauvoir, ainsi 
que chez Sartre, on retrouve également cette distinction 
entre essence et existence. L’essence désigne alors l’être 
figé, en-soi, des choses, tandis que l’existence est propre 
aux êtres-pour-soi qui, ayant une conscience, peuvent 
se transformer. La condition de l’homme se caractérise 
donc tout d’abord par le fait d’exister. Ce verbe vient 
du latin ex sistere, se tenir hors de. En effet le préfixe ex 
désigne le fait de sortir de quelque chose, une extériorité. 
L’existence humaine est donc caractérisée par sa capacité 
à se dépasser, à sortir de son état, de sa situation présente. 
Elle ne se contente pas d’être, comme la pierre, mais elle 
vise des choses, elle fait des projets. Le projet, chez les 
existentialistes, désigne ainsi un mode d’être-au-monde 
qui définit l’être non pas par son passé, ses détermina-
tions, mais par son avenir, par ce vers quoi il tend. C’est 
ce que les existentialistes appellent la « transcendance », 
qu’on peut définir comme le mouvement de dépassement 
de l’existant. Ainsi, l’homme n’existe pas comme pleine 
présence à soi, il est « mouvement vers, projet » (PMA, 
p. 127). Beauvoir qualifie alors l’être humain d’« être des 
lointains » c’est-à-dire un type d’être qui a un rapport 

9782340-111707_001_216.indd   229782340-111707_001_216.indd   22 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



23

avec l’extérieur, l’inexistant, l’avenir, bref avec l’absent 
ou le lointain, un être qui n’est pas seulement ce qu’il est 
présentement :

« Dans l’existentialisme (…), le moi n’est pas ; j’existe 
comme sujet authentique, dans un jaillissement sans 
cesse renouvelé qui s’oppose à la réalité figée des 
choses. »

IMRP, p. 45

De cette définition de l’existence comme transcendance 
découle l’idée qu’il y a une négativité ontologique au cœur 
de la condition humaine. Puisque l’humain se projette, 
dépasse l’état des choses, alors « exister c’est se faire manque 
d’être, c’est se jeter dans le monde » écrit Beauvoir (PMA, 
p. 56). Être-pour, c’est ne pas être pleinement ce qu’on 
est, c’est viser autre chose qui n’est pas et donc se faire 
manque d’être. L’être-pour-soi introduit donc du néant 
dans l’être. Ce paradoxe, qui fait coexister être et néant 
au sein de l’existence, est une des manifestations de ce que 
Beauvoir nomme l’ambiguïté de la condition humaine. 
En tant qu’elle est projet, transcendance, l’existence fait 
signe vers ce qui n’est pas présentement, comme l’explique 
Beauvoir dans Pyrrhus et Cinéas : « transcendant le donné 
vers une plénitude à venir, [les êtres humains] définissent 
le présent comme un manque » (PC, p. 236).

Sur le plan de l’expérience vécue, cette caractéristique de 
l’existence humaine s’éprouve comme un vide angoissant 
car je sais que j’ai à être et ne peux seulement me reposer 
sur ce que je suis déjà. En outre, en étant pour-soi, la 
conscience se met à distance elle-même, comme lorsque 
je m’observe en train de pleurer, mettant ainsi à distance 
ma propre tristesse, ne l’éprouvant déjà plus totalement. 
J’éprouve ainsi fréquemment le fait de ne pas être plei-
nement, absolument ce que je suis.

9782340-111707_001_216.indd   239782340-111707_001_216.indd   23 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



24

Les concepts fondamentaux qui désignent le mode 
d’être spécifiquement humain chez Beauvoir sont donc 
l’être-pour-soi, l’existence, la transcendance et le projet. 
Beauvoir souligne alors que l’existence ainsi comprise 
est « engagement dans le monde » (IMRP, p. 44). Par ses 
projets, l’être humain intervient dans l’être du monde. 
Quel est donc le rapport du moi au monde ? Le monde 
n’est-il que pour une conscience qui le vise et le transforme 
ou bien est-il indépendamment du moi ?

I.2. Le moi et le monde

Après avoir qualifié l’humain d’être-pour-soi et d’être 
des lointains, Beauvoir lui attribue une autre caractéristique 
fondamentale : il est « être dans le monde » (IMRP, p. 85). 
Cela signifie que l’existence humaine est indissociable du 
monde, dans et avec lequel vit l’être humain. L’humain, 
écrit Beauvoir, est « indissociablement lié à ce monde qu’il 
habite, sans lequel il ne peut exister ni même se définir » 
(IMRP, p. 85). Le monde est donc nécessaire à deux égards : 
d’une part, pour la subsistance de l’homme, et d’autre 
part, pour sa définition, c’est-à-dire sa conscience de soi.

À la suite de Hegel, Beauvoir met donc à distance 
la conception cartésienne de la conscience. Sa thèse, en 
effet, est que toute conscience humaine s’affirme dans 
son individualité, c’est-à-dire comme un moi, à travers 
son rapport avec le monde sensible. L’existence du monde, 
pour Beauvoir, est donc nécessaire à la conscience de soi 
et à l’être-pour-soi qui est le propre de l’humain.

Chez Descartes, le Cogito désigne au contraire la 
présence immédiate de la conscience à soi, indépendam-
ment de l’existence du monde, illustrée par la phrase 
« Je pense donc je suis ». De ce point de vue, la certitude 
la plus fondamentale serait celle du soi. Cette conscience 
de soi serait immédiate, elle découlerait de ma pensée 

9782340-111707_001_216.indd   249782340-111707_001_216.indd   24 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



25

même. Même si le monde n’était qu’un songe, écrit ainsi 
Descartes dans les Méditations métaphysiques, je ne 
pourrais pas douter de l’existence du moi puisqu’il faut 
bien qu’il y ait quelqu’un pour en rêver. Suivant cette 
conception, la certitude d’exister, d’être un moi, me vient 
donc de ma propre pensée. J’accède au moi par le moyen 
de l’introspection, qui désigne le fait de regarder vers 
l’intérieur, de se plonger en soi.

Hegel, au contraire, affirme que ce sont les traces laissées 
dans le monde par l’activité qui font naître la conscience 
de soi. Le moi doit donc s’objectiver, s’incarner dans 
le monde pour acquérir la conscience de soi :

« L’homme devient pour soi par son activité pratique, 
dès lors qu’il est instinctivement porté à se produire 
lui-même au jour tout comme à se reconnaître 
lui-même dans ce qui lui est donné immédiatement 
et s’offre à lui extérieurement. Il accomplit cette fin 
en transformant les choses extérieures, auxquelles il 
appose le sceau de son intériorité (…). »

Hegel F., Cours d’esthétique, Aubier, 
coll. « Bibliothèque philosophique », 1995, p. 46

Beauvoir reprend cette idée hégélienne selon laquelle 
la conscience de soi est médiatisée, c’est-à-dire qu’elle 
doit passer par des intermédiaires, par un rapport avec 
autre chose que soi. Cette médiation, cet intermédiaire 
nécessaire à la conscience de soi, c’est d’abord le monde. 
En effet, le monde permet à la conscience de soi d’émerger 
de deux manières distinctes chez Beauvoir : l’opposition 
et la transformation.

L’opposition désigne ici le fait que la conscience de soi 
est d’abord la conscience de ne pas être le reste des choses. 
Je suis moi parce que je ne suis pas cette table, cette chaise, 
cette montagne en face de moi, cet air autour de moi. Ainsi, 

9782340-111707_001_216.indd   259782340-111707_001_216.indd   25 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



26

pour Beauvoir, l’être humain « est constitutivement orienté 
vers autre chose que lui-même : il n’est soi que par relation 
avec autre chose que soi » (PC, p. 218). C’est par contraste 
avec le monde qui l’entoure qu’il prend conscience d’être 
un moi singulier. Dès lors, contrairement à ce qu’affirme 
Descartes, pour surgir au monde, l’homme a besoin que 
le monde surgisse en face de lui. L’existentialisme s’oppose 
donc à l’idée d’une subjectivité pure, d’un moi qui se 
définirait comme une pure intériorité. Au contraire, c’est 
par rapport au reste du monde qu’il est un moi.

La transformation désigne quant à elle le fait que 
la conscience de soi émerge par l’action de l’individu sur 
le monde, donc par le fait de transformer le monde. Ainsi, 
si le monde et le moi s’opposent tout d’abord, se caracté-
risant par leur distinction, leur séparation ontologique, 
ils sont par ailleurs intrinsèquement reliés l’un à l’autre, 
en particulier par le biais de l’action. Pour qu’émerge 
la conscience de soi, l’individu doit agir sur le monde, 
y apposer sa marque. Beauvoir distingue en particulier 
l’action de la possession, comme deux rapports au monde 
radicalement différents.

La philosophe identifie tout d’abord au cœur de 
la conscience humaine une volonté de posséder les choses, 
c’est-à-dire de réduire l’être du monde à un être-pour-
elle, tendance qui se manifeste déjà chez le petit enfant. 
L’appropriation des choses est donc une première tentative 
par laquelle la conscience tente de s’extérioriser, de se doter 
d’une vérité objective, sans laquelle elle resterait enfermée en 
elle-même, incertaine, purement subjective. La conscience 
humaine cherche alors à se prouver qu’elle existe en s’ap-
propriant les choses, en les faisant siennes, remplaçant 
alors le cogito cartésien par l’affirmation Je possède donc 
je suis. Beauvoir écrit ainsi dans Le deuxième sexe que 
l’humain se contemple dans les richesses qu’il possède 

9782340-111707_001_216.indd   269782340-111707_001_216.indd   26 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06



27

(DS1, p. 138). En d’autres termes, il cherche à définir son 
moi par ses possessions. La propriété ne met donc pas 
seulement en jeu le confort matériel de l’être humain, 
mais elle est aussi un moyen qu’il tente d’utiliser pour 
définir son être même.

Cependant Beauvoir montre qu’une telle tentative est 
vouée à l’échec.

D’une part, elle conduit nécessairement à l’aliénation, 
c’est-à-dire à la perte de soi et non à la conscience de soi. 
Si l’humain se contemple dans ses richesses, poursuit-elle 
ainsi, il se perd en elles. En effet, s’il réduit son rapport 
intrinsèque au monde à un rapport de possession, l’humain 
réduit alors son moi à l’être des choses inertes, à l’en-soi. 
En ce sens il s’aliène au sens que donne Marx à ce terme, 
dans les Manuscrits de 1844 : « il devient pour soi un objet 
étranger et inhumain » (Manuscrits économico-philo
sophiques de 1844, Vrin, coll. « Textes & Commentaires », 
2007, p. 149).

D’autre part, la possession, comme rapport entre le moi 
et le monde, est également vouée à l’échec dans la mesure 
où elle est, ontologiquement, impossible. En effet, les 
choses ne m’appartiennent jamais qu’en apparence, mais 
sur le plan de leur être, elles demeurent distinctes de 
moi. Beauvoir décrit ainsi l’« indifférence étrangère du 
monde » (PC, p. 209), par laquelle nous savons que les 
objets demeurent indépendamment de nous, et nous sont 
donc irréductibles.

Dès lors, c’est dans l’action seule que peut surgir, pour 
la philosophe existentialiste, un rapport authentique entre 
le moi et le monde : « est mien seulement ce en quoi je 
reconnais mon être et je ne peux le reconnaître que là où 
il est engagé », écrit ainsi Beauvoir (PC, p. 209). À ce titre, 
la seule chose que je possède vraiment, ce sont mes actes. 
Par mes actes, je reconnais le moi dans le monde objectif. 
C’est donc par la transformation active du monde que 

9782340-111707_001_216.indd   279782340-111707_001_216.indd   27 29/12/2025   16:0629/12/2025   16:06


