


COMPRENDRE  

CE QUE L’ON EST

9782340-111417_001_264_PAP.indd   99782340-111417_001_264_PAP.indd   9 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



Avoir confiance en soi ce n’est pas simplement croire en soi, 
C’est ce souvenir de soi.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   109782340-111417_001_264_PAP.indd   10 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



	 1	 Qu’est-ce que la conscience de soi ?

La conscience de soi est la manière dont vous vous représentez ce que 
vous êtes, comment vous vous percevez dans le monde, à travers votre 
histoire, vos choix, vos blessures, votre histoire personnelle, votre rapport 
au monde.

Elle englobe le récit de vie que vous vous racontez, qu’il soit porteur 
ou limitant, les mots que vous posez sur votre passé, la manière dont 
vous nommez ce qui a été vécu, et comment cela structure votre 
manière d’exister. Être conscient de soi, c’est donc à la fois vous vivre 
de l’intérieur et vous regarder agir dans le monde, en lien avec les autres, 
avec la mémoire, avec le temps.

Mais cette conscience n’est jamais objective : elle se structure à travers 
votre histoire personnelle, vos traumatismes, vos héritages familiaux et 
symboliques, et même par l’Histoire collective qui vous précède. Elle peut 
être blessée, fragmentée, figée, ou au contraire consciente de sa beauté, 
de ses forces. En tous les cas, de façon universelle, toute conscience de soi 
est en devenir, en transformation constante. Elle est aussi influencée par 
votre culture, votre éducation, votre environnement social, et les discours 
dominants qui traversent votre époque. Ainsi, ce que vous croyez être 
« vous » est souvent imprégné de ce que l’on vous a dit d’être.

La conscience de soi peut se transformer par un travail sur vous-même, à 
travers l’introspection, l’élaboration de sens, la mise en mots, et l’accès 
à des savoirs psychiques, culturels ou spirituels.

Elle évolue également à travers l’expérience, la rencontre avec 
l’altérité, les ruptures de vie, les deuils, les engagements, ou encore 
les prises de conscience progressives. Cultiver la conscience de soi, 
c’est vous ouvrir à une forme de lucidité, sur ce que vous êtes en train de 
devenir. C’est accepter d’entrer en relation avec vos ombres comme avec 
vos ressources, d’explorer les contradictions intérieures en cherchant la 
compréhension et sortir du jugement. De descendre en vous, pour mieux 
comprendre ce que vous décidez et ce que vous subissez, lié à votre histoire 
et à vos traumatismes par exemple.

C’est aussi développer une posture active vis-à-vis de vous-même, de vos 
choix et de leurs impacts. Avoir conscience de soi, c’est être actif quant à 
la manière dont vous posez le regard sur vous.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   119782340-111417_001_264_PAP.indd   11 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



12 Comprendre ce que l’on est

La base de tous les miroirs d’une vie.

Pourquoi est-ce essentiel ? Car c’est à partir de la manière dont vous 
vous voyez que vous existez dans le monde. Si votre conscience de vous-
même est négative, altérée, ou que vous vous connaissez mal ou peu, 
la manière dont vous traversez la vie en sera impactée. Cela influence 
votre estime de vous-même, vos relations, vos aspirations, votre capacité 
à agir, à aimer, à poser des limites ou à rêver. La conscience de soi est 
un cheminement entre vous et vous-même, en constant mouvement. 

Un exemple éclairant se trouve dans la petite enfance. En tant que 
nourrisson, il est probable que vous n’aviez pas encore conscience d’être 
un être distinct de votre mère. À ce stade, l’enfant ne perçoit pas de 
séparation entre lui et le corps dont il est issu. Ce n’est que plus tard, 
lorsqu’il développe la capacité de se reconnaître comme un individu 
autonome, que naît la conscience de soi. C’est précisément à ce moment 
que s’amorce le regard que vous portez sur vous-même. En prenant 
conscience de votre existence propre, vous entrez dans un rapport 
réflexif avec vous-même : vous vous percevez, vous vous évaluez, 
vous commencez à vous penser. Ce processus marque les origines de 
l’identité, de la subjectivité, et ouvre la voie à toute une vie d’interactions 
entre le « je » et l’image que vous construisez de vous-même.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   129782340-111417_001_264_PAP.indd   12 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



13Comprendre ce que l’on est

	 2	 Qu’est-ce que la confiance en soi ?

La confiance en soi peut être définie comme un sentiment intérieur, 
de soi à soi, qui reflète une perception globale, profonde et stable 
de votre propre valeur. Elle implique une conscience lucide de vos 
capacités, de vos compétences, de votre propre lumière mais aussi des 
processus d’évolution possible pour s’améliorer. Elle s’ancre dans une 
connaissance intime de votre histoire personnelle, de vos ressources 
internes et de vos expériences passées, qu’elles soient réussies ou 
non, qui participent à forger une image cohérente sur vous-même.

La confiance en soi est à la fois innée et acquise. Certaines dispositions 
personnelles, tempéraments ou traits de caractère, comme l’aisance 
relationnelle, la stabilité émotionnelle ou la joie de vivre peuvent offrir 
un socle naturel à cette confiance. Mais elle se développe également 
par l’expérience, les interactions significatives, les environnements 
soutenants, et le sens que l’âge adulte permet de donner aux 
évènements d’une vie. Elle est donc le fruit d’un tissage subtil entre 
ce que l’on porte en soi et ce que l’on reçoit du monde. Et surtout, 
elle se travaille.

Avoir confiance en soi, ce n’est pas avoir besoin de se sentir supérieur ou 
infaillible ; c’est pouvoir se voir et se vivre positivement, avec lucidité et 
amour. Cela signifie être capable de se reconnaître comme un sujet en 
devenir, légitime dans ses tentatives, capable de se lancer, de s’exprimer, 
et de faire face aux épreuves avec confiance en son propre pas.

La confiance en soi se cultive, se répare, et s’explore dans une posture 
intérieure positive, de soi à soi. Elle peut être renforcée ou fragilisée 
tout au long de la vie, selon les expériences traversées et le regard que 
l’on apprend à poser sur soi-même.

Se donner confiance en son propre pas c’est se donner une puissance 
inestimable : la sécurité d’être soi.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   139782340-111417_001_264_PAP.indd   13 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



14 Comprendre ce que l’on est

	 3	 Ce que l’on pense ou ressent nous définit-il ?

Les pensées et les émotions font partie de votre expérience cognitive 
et psychique, mais elles ne suffisent pas à dire ce que vous êtes en 
profondeur. Ce que vous pensez peut être influencé par vos croyances, 
vos blessures, vos conditionnements. Ce que vous ressentez peut être 
amplifié ou inhibé par des mécanismes défensifs. La pensée peut mentir ; 
l’émotion peut déborder. L’une et l’autre passent. Le sujet, lui, reste.

Vous confondre avec vos pensées, c’est courir le risque de vous figer dans 
des récits mentaux. Vous réduire à vos émotions, c’est risquer de ne pas 
les habiter consciemment. La conscience de soi commence justement 
quand vous pouvez accueillir vos pensées et vos ressentis sans vous y 
identifier totalement. Ce qui demeure en vous, c’est la conscience qui 
observe ces pensées et émotions. Autrement dit, votre vraie nature 
serait plutôt cette présence lucide et attentive capable de regarder ce 
qui se passe en vous, sans s’y perdre.

Les pensées, tout comme les émotions, vous façonnent autant que 
vous les façonnez. Elles vous influencent, vous conditionnent, et vous 
marquent profondément. Pourtant, vous ne vous réduisez pas à vos 
pensées ni à vos émotions. D’ailleurs, bien souvent, lorsque vous êtes 
en souffrance, vos pensées le sont aussi, et c’est souvent là qu’elles 
vous trompent et vous donnent une vision erronée du réel. Ce que vous 
pensez de la vie n’est pas toujours ce qui est. De même ce que vous 
dites du monde et parfois très éloigné de ce que vous êtes, vous et le 
monde. Il est donc important de ne pas toujours se fier à ses émotions 
premières surtout lorsqu’elles sont négatives.

Certaines approches thérapeutiques proposent de travailler sur ce lien 
en apprenant à vous « défusionner » de vos pensées : c’est-à-dire à ne 
plus les confondre avec vous-même. Il ne s’agit pas simplement de les 
laisser passer, mais de les saisir, de les observer comme des éléments 
extérieurs à vous. Elles sont souvent les conséquences de douleurs, de 
traumatismes ou de conditionnements passés.

Ainsi, vos pensées ne sont pas l’unique définition de qui vous êtes. 
Chaque pensée prend racine dans une expérience, un vécu qui 
dépasse le sujet et qui n’est pas seulement intérieur. Le « soi », le 
sujet, c’est ce que vous choisissez d’incarner avec conscience, non 
pas les illusions que la vie ou les blessures vous ont parfois imposées.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   149782340-111417_001_264_PAP.indd   14 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



15Comprendre ce que l’on est

Prenons l’exemple courant des pensées obsessionnelles ou des 
ruminations, qui peuvent vous envahir pendant des heures : « Il va 
m’arriver quelque chose de grave », « Je ne suis pas assez doué », 
« Personne ne me voit ». Ces pensées ne reflètent pas nécessairement 
la réalité ; elles traduisent souvent un état intérieur d’insécurité. Une 
problématique. Une plaie intérieure qui saigne. Elles ne sont pas vous, 
mais elle exprime quelque chose de singulier de votre douleur.

C’est pourquoi il est fondamental de chercher à porter un regard 
lucide sur ses pensées pour décider, d’une certaine manière, lesquelles 
méritent votre attention, et lesquelles ne sont que le reflet de blessures 
anciennes. Ce regard conscient est le début de la liberté intérieure. 
Car il existe une relation constante entre ce que vous êtes, vos pensées 
et vos émotions. Vos pensées et vos émotions participent à vous définir, 
car elles influencent votre manière d’agir, de voir le monde et de vous 
percevoir. Mais en retour, vous avez aussi une influence sur elles : vous 
pouvez apprendre à penser autrement, à gérer vos émotions, à les 
comprendre et parfois à les transformer. C’est un échange permanent, 
comme un vase communicant, où ce que vous êtes façonne ce que vous 
ressentez, et ce que vous ressentez façonne ce que vous êtes.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   159782340-111417_001_264_PAP.indd   15 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



16 Comprendre ce que l’on est

	 4	 Qu’est-ce que l’ego ?

L’ego, qu’on appelle aussi le « moi », peut avoir différentes définitions 
selon les courants de pensée. Dans la psychologie de Freud, par exemple, 
l’ego joue un rôle central : il agit comme un médiateur entre trois forces.

D’un côté, il y a le « ça », qui représente vos désirs, vos pulsions et ce 
que vous voulez souvent sans même en avoir conscience.

De l’autre, le « surmoi », qui incarne les interdits, les règles morales 
et ce que vous avez appris comme étant bien ou mal. Et enfin, il y a la 
réalité, c’est-à-dire le monde extérieur, avec ses limites et ses exigences. 
L’ego essaie de trouver un équilibre entre ces trois dimensions pour que 
vous puissiez agir de manière cohérente, sans être submergés ni par vos 
envies, ni par vos culpabilités, ni par les contraintes du monde.

En psychologie jungienne, l’ego représente le centre de la conscience : il 
est le « je » qui pense, agit et choisit. Il est nécessaire pour fonctionner 
dans le monde, mais il n’est qu’une partie de la psyché. Derrière lui se 
tient le « soi », plus vaste, contenant l’inconscient, l’ombre, les potentiels 
encore inexplorés. Pour Jung, le développement personnel passe par 
la mise en lien entre l’ego et le « soi », dans un processus qu’il appelle 
l’individuation.

Dans les traditions spirituelles orientales, l’ego est souvent perçu comme 
une illusion : une construction mentale, une identification erronée à un 
« moi » séparé et isolé. Cette illusion crée une séparation avec le reste 
du vivant, une souffrance due à l’attachement, à la peur, à l’angoisse. 
Le chemin consiste alors à voir au-delà de l’ego, à désidentifier l’esprit 
de ce « je » limité pour revenir à une conscience plus vaste reliée à 
l’ensemble de l’existence.

Ainsi, de façon générale, l’ego peut être compris comme la 
construction mentale que vous avez de vous-mêmes, une 
représentation façonnée par vos expériences, vos blessures, votre 
environnement social et le regard des autres. Il ne reflète pas votre 
essence profonde, mais plutôt une image conditionnée de ce que 
vous croyez être. Dans de nombreuses disciplines, qu’il s’agisse de la 
psychologie, de la psychanalyse ou des traditions spirituelles, l’ego 
est perçu comme une interface utile, mais limitée. L’ego vous aide à 
fonctionner dans le monde, à vous situer, à interagir, mais il peut aussi 

9782340-111417_001_264_PAP.indd   169782340-111417_001_264_PAP.indd   16 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



17Comprendre ce que l’on est

devenir une source de souffrance lorsqu’on s’y identifie totalement. 
Comprendre que l’ego n’est pas le « soi véritable », mais une construction 
transitoire, permet d’ouvrir un espace de conscience où le sujet peut 
se libérer des illusions, se connaître plus profondément et se relier à 
quelque chose de plus vaste en lui.

L’ego joue un rôle central dans les questions de confiance en soi. En 
effet, l’image mentale que vous avez de vous-même, la manière dont 
vous vous percevez, ne repose pas toujours sur ce que vous êtes en 
profondeur, dans votre essence. Elle est souvent façonnée par des 
constructions que vous n’avez pas choisies : les attentes des autres, les 
normes sociales, les désirs projetés sur vous. Cette image peut donc 
être déformée et conduire à une mauvaise appréciation de la réalité.

D’ailleurs, quand on dit de quelqu’un qu’il « a trop d’ego » ou, au 
contraire, qu’il « manque d’ego », il est fréquent que la racine du 
problème soit la même : un manque de confiance en soi. On ne peut pas 
avoir « trop de confiance » en soi, l’excès apparent traduit souvent une 
insécurité profonde, une tentative de compenser un doute intérieur. Ce 
besoin de se survaloriser cache parfois la peur de ne pas être à la hauteur 
de ce que l’on croit devoir être. La réalité psychique est complexe : 
derrière les comportements en apparence opposés, comme l’arrogance 
ou le retrait, il peut y avoir la même fragilité.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   179782340-111417_001_264_PAP.indd   17 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



18 Comprendre ce que l’on est

	 5	 Qu’est-ce que la névrose, et comment impacte-
t-elle la confiance en soi ?

La névrose peut être définie comme un nœud intérieur, une 
forme de tension psychique issue de blessures anciennes, parfois 
conscientes, souvent inconscientes. Elle peut être liée à l’histoire 
personnelle ou transmise à travers l’histoire familiale, à la transmission 
transgénérationnelle. La névrose constitue une empreinte psychique, 
un conflit ancien, parfois silencieux, qui continue de façonner la 
manière dont vous percevez le monde, les autres, et vous-même.

Sur le plan théorique, le terme de « névrose » est issu de la tradition 
freudienne. Il renvoie à un ensemble de troubles psychiques où le conflit 
entre le désir et l’interdit donne naissance à des symptômes (angoisse, 
inhibition, culpabilité…). Toutefois, en psychologie contemporaine, le 
mot désigne plus largement une organisation intérieure, une manière 
d’être au monde marqué par des schémas rigides de pensée, de sensation 
ou de comportement, qui peuvent vous éloigner du réel, ou le faire 
apparaître à travers un filtre déformant.

Lorsque votre imaginaire est en souffrance, il colore la perception du 
réel, l’alourdit, ou en modifie la lecture. Un sentiment ancien d’abandon, 
par exemple, même s’il n’est pas pleinement conscientisé, peut vous 
conduire à interpréter chaque absence comme un rejet, chaque distance 
comme une trahison. De même, une blessure d’humiliation ou de 
perte profonde a la petite enfance peut vous empêcher de vous sentir 
légitime, même lorsque les faits viennent objectivement affirmer vos 
compétences ou vos réussites.

Il est essentiel de comprendre que la névrose n’est pas une pathologie 
au sens strict du terme. Elle fait partie de la condition humaine. Nous 
sommes tous, à des degrés divers, traversés par des contradictions, des 
blessures, des conflits internes, des peurs anciennes. Être « névrosé » ne 
signifie pas être malade, mais porteur de nœuds psychiques non encore 
dénoués. C’est un état commun, souvent invisible, mais profondément 
actif.

La névrose devient problématique lorsque ces schémas rigides 
deviennent source de souffrance, d’autodestruction, de repli sur soi, ou 
de confusion identitaire. C’est notamment à ce moment qu’elle affecte 

9782340-111417_001_264_PAP.indd   189782340-111417_001_264_PAP.indd   18 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



19Comprendre ce que l’on est

la confiance en soi car vous regardez votre réalité à travers un miroir 
déformant. Ce regard, chargé d’anciennes peurs, empêche l’émergence 
d’une image de soi plus stable, plus fiable.

La névrose peut ainsi vous faire douter de vous en permanence, vous 
empêcher de vous sentir « à la hauteur », ou vous amener à jouer un 
rôle, un masque socialement accepté, dans l’espoir d’être reconnu, 
aimé ou protégé. Et plus vous vous éloignez de vous-même pour vous 
adapter à ces peurs anciennes, plus votre confiance s’effrite, car aucune 
expérience positive réelle ne vient contredire l’histoire intérieure figée. 
Ce phénomène s’appelle la répétition névrotique : une tendance à 
rejouer inconsciemment les mêmes scénarios jusqu’à ce qu’ils soient 
vus, compris, puis transformés.

Dans les faits : névrose et sentiment d’exclusion

Paul, 34 ans, entre en thérapie avec un malaise récurrent : dans les 
groupes, il se sent souvent exclu, marginal ou invisible. Il interprète 
les silences ou les détours des conversations comme des signes qu’on 
ne veut pas vraiment de lui. Cela le pousse à se mettre en retrait, ou 
au contraire à intervenir de manière tendue, ce qui finit par l’isoler 
davantage.
Au fil des séances, Paul réalise que ce sentiment d’exclusion n’est pas 
seulement causé par les autres, mais qu’il rejoue un vieux scénario. 
Enfant, il s’est senti mis de côté dans une fratrie bruyante où il avait 
peu de place pour s’exprimer. Ce vécu a construit en lui une attente 
de rejet, qu’il projette inconsciemment dans chaque nouveau groupe. 
Il comprend alors qu’il co-construit la situation qu’il redoute.
Avec le temps, Paul cesse de se concentrer sur la manière dont il 
pense être perçu. Il commence à se demander non plus « Que vont-ils 
penser de moi ? » mais plutôt : « Qu’est-ce que j’ai envie de vivre ici ? 
Qu’ai-je envie d’exprimer ? » Il modifie peu à peu sa manière d’être 
en groupe : plus présent, plus engagé, moins dans l’anticipation du 
rejet. En changeant son positionnement intérieur, il modifie aussi la 
dynamique collective. Le scénario se transforme, parce que lui-même 
n’en joue plus le même rôle.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   199782340-111417_001_264_PAP.indd   19 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



20 Comprendre ce que l’on est

Travailler sur vos névroses, c’est donc reprendre contact avec les origines 
de vos perceptions biaisées : vos croyances inconscientes, vos peurs, 
vos mécanismes de défense. Ces derniers, bien que mis en place pour 
vous protéger à une époque, peuvent aujourd’hui vous limiter dans 
votre élan vital.

C’est un véritable travail d’exploration de soi, qui nécessite de la 
lucidité, mais aussi de la patience et de la tendresse envers vous-
même. Car en accédant à une lecture plus claire de vos fonctionnements 
intérieurs, vous commencez à voir le monde tel qu’il est, et non plus 
seulement à travers ce que vous craignez qu’il soit.

Et c’est précisément là que la confiance en soi peut recommencer à 
émerger. Derrière la peur, une histoire. Et derrière le fracas, la possibilité 
d’une reconstruction consciente, fondée non pas sur ce qui vous a fait 
vaciller, mais sur ce que vous choisissez.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   209782340-111417_001_264_PAP.indd   20 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



21Comprendre ce que l’on est

	 6	 Qu’est-ce que sont les mécanismes de défense ?

En psychologie contemporaine, on appelle mécanismes de défense ces 
réactions internes qui se mettent en place automatiquement pour aider 
le psychisme à survivre à une situation trop difficile, trop violente ou trop 
incompréhensible. Ce sont des formes de protection, des réponses 
souvent inconscientes qui permettent de ne pas s’effondrer. À court 
terme, ces mécanismes sont utiles. Ils agissent comme un rempart contre 
une douleur psychique trop intense ou un choc émotionnel ingérable. Par 
exemple, l’oubli ou le refoulement efface temporairement un souvenir 
trop douloureux pour permettre à la personne de continuer à vivre. Le 
déni, lui, permet de nier une réalité qu’on n’est pas capable d’encaisser. 
On agit comme si cela n’existait pas. Et c’est efficace… pour un temps.

Mais à mesure que la vie avance, ce qui a été utile peut devenir limitant, 
voire étouffant. Car l’humain a besoin de se souvenir pour guérir, besoin 
de voir clair pour comprendre ce qui, en lui, doit être soigné. Ce qui 
n’est pas reconnu, conscientisé, continue d’agir en silence. Alors, ce 
qui était une protection peut devenir une entrave. On pourrait dire 
que les mécanismes de défense sont des réponses intelligentes à un 
moment précis d’une vie, mais que, tôt ou tard, il faudra passer de 
ces automatismes intégrés à des réactions choisies. Pour cela, il est 
nécessaire de les voir, de les reconnaître, de comprendre pourquoi et 
comment ils se sont installés.

Ces mécanismes sont souvent invisibles, agissant dans l’ombre de 
vos gestes, de vos pensées, de vos réactions. La confiance en soi, 
la capacité à créer du lien, à aimer, à se positionner dans le monde, 
peuvent être bloquées par des fonctionnements défensifs mis en place 
très tôt dans la vie.

Par exemple, un enfant qui a grandi dans un environnement instable ou 
violent et qui a dû se débrouiller seul peut, une fois adulte, adopter des 
comportements d’évitement, d’hyperindépendance ou de retrait. Il fuira 
l’engagement, il ne supportera pas qu’on dépende de lui, ni de dépendre 
de quelqu’un d’autre. Sa vie tourne autour d’un seul principe : ne jamais 
se retrouver dans la situation où ses besoins seront ignorés, comme 
ils l’ont été dans l’enfance. Ce mécanisme, autrefois vital, devient une 
prison. Il ne vit plus selon ce qu’il veut, mais selon ce que ses peurs et 
ses automatismes lui dictent. C’est une répétition sans liberté.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   219782340-111417_001_264_PAP.indd   21 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



22 Comprendre ce que l’on est

Pour se libérer de ces fonctionnements, il faut prendre le temps de 
revenir sur son histoire, sur les blessures, sur les manques, sur les non-
dits. Il faut regarder en face les réactions qui paraissent étranges, 
excessives ou décalées par rapport à la réalité présente. À chaque fois 
qu’une réponse paraît disproportionnée par rapport à une situation, il y 
a un signal. Ce signal indique qu’un mécanisme est à l’œuvre. Ce n’est 
pas toujours évident à repérer, mais c’est indispensable si on veut sortir 
de la répétition et retrouver sa puissance d’agir.

Il existe de nombreux mécanismes de défense reconnus en psychologie. 
Le refoulement, qui écarte de la conscience un souvenir pénible. Le 
déni, qui empêche de voir une réalité insupportable. La projection, qui 
consiste à attribuer à l’autre quelque chose de soi. La rationalisation, 
qui invente une explication logique pour justifier ce qu’on ne veut 
pas ressentir. L’isolation, qui coupe les émotions des souvenirs. La 
régression, qui ramène à des comportements infantiles pour ne pas 
faire face. L’identification, qui nous fait ressembler à l’autre pour se 
protéger. L’humour, qui détourne la douleur en ricanement ou moquerie. 
La sublimation, qui transforme la tension intérieure en création ou en 
accomplissement.

Comprendre vos mécanismes, c’est commencer à reprendre la main 
sur votre propre histoire. Ce n’est pas un exercice intellectuel, c’est un 
travail profond, nécessaire. C’est le prix à payer pour ne plus subir ce 
qu’on ne comprend pas et pour enfin devenir ce que l’on est, au-delà 
des blessures, des protections et des peurs.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   229782340-111417_001_264_PAP.indd   22 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



23Comprendre ce que l’on est

	 7	 Notre passé nous définit-il ?

Le passé structure, oriente, influence. Il constitue un socle de mémoire 
comme un langage ancien qui continue de parler en vous, parfois à 
votre insu.

Le passé teinte votre manière de voir, comme un filtre discret posé sur 
votre rétine intérieure. Il ne détermine pas tout, mais il influence la 
manière dont vous percevez les choses : ce que vous attendez, ce que 
vous craignez, ce que vous croyez possible ou non. C’est pourquoi il 
est essentiel de le prendre en compte pour mieux comprendre ce qui 
vous traverse encore.

Se poser les questions : « Qui suis-je ? Qu’ai-je traversé ? Qu’est-ce qui m’a 
manqué ? Qu’en ai-je fait aujourd’hui ? » n’est pas un exercice introspectif 
vain. C’est au contraire le début d’un chemin vers une conscience plus 
claire de soi-même, une manière de relier les fils de votre histoire, non 
pour la répéter, mais pour l’éclairer différemment.

Un véritable travail thérapeutique implique souvent de descendre dans 
la mémoire pour élaborer une nouvelle perception à partir de ce qui 
a été vécu, y permettre de nouvelle émotion, un renouveau au cœur 
du souvenir douloureux. Cela signifie redonner du sens à l’expérience, 
lui permettre de circuler autrement à travers vous, et transformer la 
trace laissée en ressource. Le mémoire circule entre les différentes 
temporalités. Elle n’est pas linéaire.

Les zones d’ombre ne sont pas des fautes ou des défaillances. Ce sont, 
symboliquement, des pièces de votre maison intérieure qui n’ont pas 
encore été éclairées. Ce que vous ne connaissez pas de vous continue 
d’agir, souvent par automatisme. Mettre de la lumière dans ces recoins, 
c’est retrouver une part de votre liberté.

Votre passé est à la fois singulier, familial et historique. Il comprend 
votre propre biographie, mais aussi celle de vos ascendants, leurs 
douleurs, leurs silences, leurs espoirs parfois inachevés. La recherche 
contemporaine en épigénétique montre d’ailleurs que l’héritage 
psychique peut laisser une empreinte jusque dans la biologie, jusque 
dans certains de vos fonctionnements émotionnels.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   239782340-111417_001_264_PAP.indd   23 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



24 Comprendre ce que l’on est

Mais votre potentiel dépasse ce que vous avez reçu. La génétique 
n’est rien sans l’environnement, et l’environnement est aussi ce 
que vous cultivez, chaque jour, dans votre monde extérieur et dans 
votre monde intérieur. Ce que vous plantez, arrosez, laissez grandir, 
façonne la suite.

Votre passé ne vous définit pas. Il vous traverse et vous pouvez décider 
de ce que vous en faites. C’est là que réside votre pouvoir : dans la 
capacité à transformer l’héritage en choix, et à faire de ce qui a blessé 
une terre fertile pour ce qui peut s’épanouir.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   249782340-111417_001_264_PAP.indd   24 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



25Comprendre ce que l’on est

	 8	 Pourquoi sommes-nous inégaux  
du côté de la confiance en soi ?

Votre histoire personnelle vous différencie. Elle façonne en chacun 
une empreinte psychique unique, aussi singulière que vos empreintes 
digitales ou les connexions neuronales de votre cerveau. Aucune 
trajectoire ne se répète à l’identique, aucun vécu ne se duplique, 
chaque regard est porteur de couleurs uniques. Si certains éléments 
de vos fonctionnements sont universels, besoins fondamentaux, 
émotions, pulsions, la manière dont ils se sont articulés dans notre vie 
est toujours particulière.

C’est pourquoi il est essentiel de reconnaître que vous ne partez pas tous 
du même point. Certains d’entre vous viennent d’une histoire marquée 
par la sécurité affective, la cohérence, la stabilité, l’amour inconditionnel 
formulé. Vous avez peut-être été regardé avec confiance, accueilli dans 
votre expression, soutenu dans vos premiers pas. Cela ne vous exempte 
pas des difficultés de la vie, mais vous avez reçu en héritage un certain 
sentiment de légitimité, de solidité intérieure, un droit d’exister.

D’autres, en revanche, ont grandi dans des environnements fragiles, 
marqués par l’absence, la tension, l’imprévisibilité, ou des douleurs 
non reconnues. Parfois, les figures parentales n’ont pas eu la possibilité 
d’effectuer un travail sur elles-mêmes, et ce qu’elles ont transmis, 
consciemment ou non, était chargé de peur, de contrôle ou d’inquiétude. 
Dans ces cas-là, c’est souvent à vous, adulte devenu ou adulte en devenir, 
d’entreprendre un travail que personne n’a pu faire avant vous, pour 
retrouver un espace de sécurité intérieure.

Vivre, c’est être traversé par la lumière, mais aussi par l’ombre. 
Vous transmettez tous quelque chose, volontairement ou non. Et votre 
confiance en vous, comme vos fragilités, sont le fruit d’un héritage, 
d’une histoire relationnelle, affective, parfois transgénérationnelle. Vous 
portez en vous des forces, mais aussi des failles, des nœuds, des élans 
inaboutis, et rien de tout cela n’est une faute. C’est la condition humaine.

Vous êtes fondamentalement inégaux en termes d’inné, de contexte 
de départ, de soutien reçu dans les premières années de vie. Cette 
inégalité est réelle. Les outils pour grandir, pour vous transformer, pour 
développer votre confiance, eux, sont accessibles à toutes et tous. Ils 

9782340-111417_001_264_PAP.indd   259782340-111417_001_264_PAP.indd   25 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



26 Comprendre ce que l’on est

sont universels dans leur potentiel : introspection, thérapie, parole, mise 
en mots, liens soutenants, expériences transformatrices, spiritualité 
pour certains, créativité pour d’autres.

Ces ressources ne changent pas le passé mais transforme le rapport 
que vous entretenez avec votre passé, votre présent et votre futur. Elles 
permettent de créer un socle nouveau, plus sécurisé. Elles n’effacent pas 
les cicatrices, elles les intègrent à une histoire plus vaste, un paysage 
fait de plusieurs saisons qui prennent sens les unes par rapport aux 
autres, où vous devenez co-auteur, et non plus seulement héritier. Là 
où la confiance a manqué, le présent est là, par la conscience, pour 
compenser.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   269782340-111417_001_264_PAP.indd   26 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



27Comprendre ce que l’on est

	 9	 La confiance en soi est-elle innée ou acquise ?

La confiance en soi est un phénomène complexe, qui se construit à 
la croisée de plusieurs dimensions : biologique, affective, sociale et 
existentielle. Elle n’est ni totalement innée, ni purement acquise. 
Elle résulte d’un entrelacement subtil entre ce que l’on porte en soi dès 
le départ et ce que l’on reçoit du monde en grandissant.

Du côté de l’inné, certaines dispositions biologiques peuvent 
influencer la manière dont une personne aborde la vie. Il peut s’agir 
du tempérament, de la régulation émotionnelle, de la sensibilité, de la 
capacité d’adaptation. Mais aussi de l’histoire qui vous façonne, de vos 
traumatismes transgénérationnels.

Ces éléments sont en partie liés à la génétique, mais également à des 
transmissions psychiques plus profondes. Des études en épigénétique 
ont montré que des expériences traumatiques vécues par les générations 
précédentes peuvent laisser des traces jusque dans la biologie des 
descendants. Ce que les anciens n’ont pas pu dire ou soigner, ce qu’ils 
ont vécu dans le silence ou le déni, peut parfois se rejouer dans la vie 
des générations suivantes sans qu’il y ait eu de récit conscient. Ainsi, 
certaines insécurités intérieures peuvent être héritées sans que l’on 
sache exactement d’où elles viennent. Et comme le précise Marie-
Lorraine Pradelles Monod, ce n’est pas de génération en génération 
que la trace psychique circule mais entre les générations. Ce qui se 
transmet circule.

Mais si l’inné existe, il ne suffit pas à expliquer la manière dont une 
personne construit sa confiance. Tout dépend aussi de l’environnement 
dans lequel elle a évolué. Le regard des parents, leur propre rapport 
à la vie, leur capacité à encourager, à nommer, à soutenir, joue un 
rôle fondamental. Certaines personnes ont grandi dans un cadre où 
l’expression de soi était possible, où la parole circulait, où l’erreur n’était 
pas sanctionnée mais accompagnée. D’autres ont dû se construire 
dans des milieux plus durs, où le doute, la comparaison, ou le non-dit 
rendaient difficile l’émergence d’un sentiment de légitimité.

C’est ici qu’intervient ce que l’on appelle l’acquis. Il ne s’agit pas 
seulement de ce que l’on a reçu, mais aussi de ce que l’on va faire 
de ce que l’on a reçu. La confiance en soi peut se cultiver à travers 
l’expérience, les relations, la connaissance de soi, la thérapie, le corps, 

9782340-111417_001_264_PAP.indd   279782340-111417_001_264_PAP.indd   27 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



28 Comprendre ce que l’on est

les lectures, la création, l’action. Elle se développe dans la manière dont 
on élabore son propre récit, dans la capacité à revisiter ses souvenirs, à 
réévaluer ses croyances, à se désidentifier de certains messages intégrés 
dans l’enfance. C’est un processus actif, dynamique, qui demande parfois 
du courage, de la patience, et surtout de la lucidité.

On peut imaginer cette construction comme un jardin. Certains naissent 
avec une terre riche, d’autres avec un sol plus aride, sec ou instable. 
Les saisons ont été différentes façonnant la terre différemment aussi. 
L’état premier de la terre c’est l’inné. L’acquis c’est ce que vous en faites.

Car jardin, quelle que soit sa nature de départ, peut devenir une terre 
vaste et agréable pleine de trésors profonds. Pour cela cette terre a 
besoin d’être entretenue. Si vous ne le cultivez pas, les mauvaises herbes 
poussent d’elles-mêmes. Elles prennent la forme de croyances négatives 
sur soi, de discours intérieurs critiques, de peurs héritées. Mais si vous 
y consacrez du soin, si vous décidez de le connaître, de le nourrir, de 
l’ouvrir à la lumière, il peut devenir un lieu de croissance et de décision.

Il est important de comprendre que la confiance en soi n’est pas une 
ligne droite. Elle évolue, se renforce, se fragilise parfois. Elle dépend du 
contexte, des périodes de vie, de l’état émotionnel, des relations. Avoir 
confiance en soi ne signifie pas ne plus douter. Cela signifie pouvoir 
continuer d’agir malgré le doute, pouvoir s’ajuster, prendre sa place. 
Vous ne partez pas tous du même point mais vous disposez, tous, d’un 
potentiel d’évolution qui permet de réinvestir cette part de soi qui avait 
été abîmée ou négligée.

Cultiver la confiance en soi, c’est accepter d’écouter ce qui tremble, 
d’interroger ce qui se répète, de faire le tri entre ce qui vous appartient 
et ce qui vous a été transmis, d’écorner vos croyances illusoires. C’est, 
petit à petit, devenir le témoin lucide et le bâtisseur patient de son 
propre devenir.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   289782340-111417_001_264_PAP.indd   28 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



29Comprendre ce que l’on est

	 10	 Peut-on réellement travailler sur sa confiance en 
soi ?

La confiance en soi, bien qu’elle puisse sembler naturelle chez certains, 
n’est en réalité jamais figée. Elle peut se construire, se renforcer, se 
réparer, même chez ceux qui en ont été longtemps dépourvus. L’histoire 
personnelle, les blessures anciennes, l’absence de regards soutenants 
durant l’enfance peuvent éroder cette confiance de base, et créer 
une relation à soi-même fragile, méfiante, parfois silencieusement 
douloureuse. Ce qui s’est passé en soi et les autres, peut complètement 
affecter le lien de soi à soi.

Mais ces conditions initiales, aussi puissantes soient-elles, ne condamnent 
pas. Elles n’écrivent pas la fin. Travailler la confiance en soi est possible 
tout au long de sa vie. C’est un espace de soi en mouvement, connecté 
au vécu, aux expériences d’une vie, à la conscience de soi. Aussitôt que 
vous vivez avec conscience, vous travaillez votre confiance en soi.

Cela passe par des actes tant simples que complexes et profonds : se 
fixer des objectifs atteignables, apprendre à comprendre et à affronter 
ses peurs sans se juger, accepter de remettre en question des croyances 
parfois profondément ancrées, sauter aussi dans l’inconnu, car cela 
peut demander de changer radicalement sa manière de voir les choses, 
cultiver la résilience face aux échecs, reconnaître ses qualités même 
lorsqu’elles ne sont pas vues par les autres. Apprendre à être son premier 
miroir validant.

Et cela commence par un geste intime et passionnant : apprendre à se 
connaître. Car on ne peut pas réparer ce que l’on ignore. Il n’y a pas de 
soin réel sans lucidité, pas de paix durable sans identification de ce qui 
saigne encore.

Dans ce chemin, il devient possible, et parfois nécessaire, de devenir 
pour soi-même ce que l’on n’a pas eu. Un parent intérieur. Une voix 
douce mais ferme. Une présence capable de dire : je suis là, je te vois, 
je ne te lâcherai plus. Ce travail d’auto-parentage, comme le nomment 
certains psychologues, est une forme de rééducation affective et 
mentale, lente, mais profondément transformatrice.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   299782340-111417_001_264_PAP.indd   29 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



30 Comprendre ce que l’on est

Des courants philosophiques comme le stoïcisme, ou psychologiques 
comme les thérapies cognitives et comportementales, rappellent 
que nos pensées ne sont pas des vérités. Elles peuvent être revisitées, 
décodées, réécrites. Et à travers elles, notre perception de nous-mêmes 
peut se réorienter vers plus de solidité, de paix, et de liberté intérieure.

La confiance en soi est un chemin. Parfois long, parfois accidenté. Mais 
un chemin possible. Et l’on peut le commencer à tout moment, même 
tard, même cabossé. Il fait partie de ce que signifie prendre soin de soi.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   309782340-111417_001_264_PAP.indd   30 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



31Comprendre ce que l’on est

	 11	 Avoir confiance en soi passe-t-il par le fait d’avoir 
confiance en d’autres regards ?

La confiance en soi ne surgit pas de nulle part.

Elle se construit, pas à pas, dès les premiers instants de la vie, dans le 
cadre d’un environnement relationnel suffisamment stable. Elle se tisse 
dans les premiers liens, au contact des figures fondatrices que sont les 
parents ou les premiers adultes significatifs. Le psychologue Erik Erikson 
a montré que le développement d’une confiance fondamentale dans et 
en le monde constitue la première étape du développement humain. 
Lorsque l’enfant évolue dans un cadre suffisamment sécurisant, il peut 
intérioriser l’idée qu’il est digne d’attention, d’amour, et de réussite. 
Cette sécurité affective initiale devient alors le terreau sur lequel la 
confiance en soi peut s’ancrer durablement.

À l’inverse, des expériences relationnelles précoces marquées par 
l’instabilité, l’indifférence ou la maltraitance peuvent compromettre ce 
processus. Le deuil, ou les traumatismes des parents peuvent aussi avoir 
un impact sur l’ambiance d’origine à travers lequel se structure l’enfant. 
L’individu reste alors, parfois longtemps, en quête de reconnaissance 
extérieure pour se sentir exister ou légitime. Le début de la vie commence 
donc à travers l’autre et ses regards.

La vie et ses nuances nous montrent que l’on peut aussi bien être marqué 
par un coup de tonner en plein soleil qu’avoir été construit par un rayon 
de soleil en pleine averse. Vous vous êtes construit dans la nuance. Il 
est tout à fait possible d’avoir reçu beaucoup d’amour, mais dans un 
climat émotionnel instable ou imprévisible, et cela laisse des marques. 
À l’inverse, certains parents peu démonstratifs, voire distants, peuvent 
parfois transmettre malgré tout une forme de sécurité intérieure solide. 
Chaque parcours est singulier, et c’est précisément cette singularité 
qu’il faut pouvoir écouter pour comprendre les fondations psychiques 
de la confiance en soi et écouter ses autres qui se murmurent en vous.

Par ailleurs, même à l’âge adulte, l’autre continue de jouer un rôle 
essentiel dans la manière dont vous vous percevez. La reconnaissance 
sociale, qu’elle soit affective, professionnelle ou existentielle, agit 
comme un miroir dans lequel votre valeur se reflète. Avoir confiance 
en soi, c’est aussi avoir traversé l’expérience d’être reconnu, soutenu, 
encouragé. Dans cette perspective, la confiance en soi se construit, en 

9782340-111417_001_264_PAP.indd   319782340-111417_001_264_PAP.indd   31 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



32 Comprendre ce que l’on est

partie, à partir de la confiance que d’autres ont su placer en vous. Elle 
suppose donc également la capacité à faire confiance aux autres : à 
croire qu’ils ne vont pas vous nuire, qu’ils peuvent vous soutenir, vous 
élever, voire vous confronter sans vous effacer. Et si pour certains, ce 
mouvement de confiance est anxiogène pourtant il est profondément 
constructeur. Prendre le risque est fondateur, tandis que la méfiance 
vous enferme dans des peurs.

Cependant, la juste place de l’autre doit se construire avec équilibre 
car la dépendance au regard de l’autre peut devenir un piège. 
Lorsqu’aucune sécurité intérieure ne s’est construite, on se met à 
chercher dans les relations extérieures ce que l’on n’a pas trouvé en soi : 
une stabilité, une validation, une consistance. Cette quête devient alors 
errante, car aucune relation, aussi belle soit-elle, ne peut durablement 
combler un vide identitaire.

Avoir confiance en soi, c’est justement sortir de ce besoin vital de 
reconnaissance externe, pour entrer dans un rapport plus libre à la 
relation. Cela suppose un cheminement personnel : apprendre à devenir 
un point d’appui pour soi-même, à se valider intérieurement, à se traiter 
avec exigence mais sans dureté.

La confiance en soi ne consiste donc ni à se couper des autres, ni à s’en 
remettre entièrement à eux. Elle implique de trouver un équilibre 
juste : reconnaître que les autres participent, et continueront de 
participer, à la construction de notre identité, sans pour autant leur 
confier tout le pouvoir sur notre valeur.

Ce mouvement entre l’autonomie, entre intériorité et altérité, est au 
cœur même de la vie psychique adulte. La confiance en soi devient alors 
un espace de liberté intérieure, mais aussi de responsabilité relationnelle, 
un espace dans lequel on peut se tenir debout par soi-même, tout en 
demeurant capable de tendre et de prendre la main de l’autre.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   329782340-111417_001_264_PAP.indd   32 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



33Comprendre ce que l’on est

	 12	 La solitude est-elle une condition de la 
connaissance de soi ?

Savoir être seul avec vous-même, savoir habiter votre propre présence 
sans agitation extérieure, constitue une compétence psychologique et 
existentielle fondamentale. En d’autres termes, la solitude est essentielle 
à la paix intérieure. Dans une époque où la connexion permanente 
et le bruit social sont devenus la norme, la capacité à vous retirer 
temporairement du flux constitue un véritable acte de santé mentale.

De même, aujourd’hui, être concentré est devenu une exception dans 
un monde où vous êtes poussé à constamment passer d’un espace à 
un autre, d’un message à un autre, d’une vidéo à une autre. Ce fameux 
circuit de la dopamine vous trompe sur vous-même et fini par étouffer 
votre pensée réflexive.

La solitude choisie ne doit pas être confondue avec l’isolement subi. 
Elle est une chambre intérieure où vous pouvez enfin vous entendre. 
Vous écouter. Chercher à comprendre votre propre pensée quand le 
monde se fait enfin moins fort. Sans silence, il est presque impossible 
de percevoir les mouvements subtils de votre pensée, de votre mémoire 
ou de votre affectivité. Le vacarme du monde empêche d’écouter ce 
qui, en vous, cherche à se dire.

Des recherches récentes appuient cette idée que la solitude choisie peut 
devenir une véritable ressource intérieure. Une étude menée en 2024 par 
Noa Bachman, Yuval Palgi et Ehud Bodner, auprès de 1 085 adultes âgés 
de 50 à 87 ans, montre que ce qu’ils appellent la compétence de solitude 
positive, c’est-à-dire la capacité à passer volontairement du temps seul, 
de façon apaisée et constructive, est fortement liée à un niveau plus 
élevé de bien-être global, ce que les chercheurs nomment « floraison ». 
Cette compétence agit comme un terrain fertile pour l’épanouissement, 
surtout lorsqu’elle est associée à certaines forces de caractère comme 
la curiosité, la créativité ou la gratitude.

Ce qui est encore plus intéressant, c’est que la solitude bien vécue peut 
aider même quand on manque de certaines qualités personnelles comme 
la curiosité ou la créativité. Autrement dit, même si on ne se sent pas 
très réfléchi ou tourné vers l’exploration, le fait de savoir être seul sans 
en souffrir peut vraiment améliorer le bien-être. Cela confirme que 
la solitude n’est pas seulement un état de retrait, mais peut devenir 

9782340-111417_001_264_PAP.indd   339782340-111417_001_264_PAP.indd   33 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04



34 Comprendre ce que l’on est

une pratique active, une forme d’attention à soi, de recentrage, et de 
clarification intérieure. Une possibilité de recul intérieur à cultiver tout 
au long de la vie.

Ce retrait est aussi une posture intérieure, un moment où vous cessez 
d’être objet du regard social pour redevenir regard vivant sur le monde. 
Regarder, vivre, penser, décider et non pas chercher à être regardé, se 
demander comment on est vu, comment on est aimé.

Prendre le temps d’être seul permet parfois une posture active. 
Être seul, c’est pouvoir voir, et non simplement être vu. C’est vous 
rappeler que votre perception est légitime, que votre manière 
d’observer le réel a une valeur propre. Cela restaure le fait d’exister 
depuis vous-même, et non uniquement à travers les yeux des autres.

Dans ce cadre, la solitude devient un lieu intérieur de sécurité. Elle 
permet la réflexion, la clarification des émotions, la reprise de pouvoir 
sur votre temps psychique. Elle offre un espace pour vous relier à vos 
valeurs profondes, pour distinguer les désirs véritables des injonctions 
intériorisées, encore plus aujourd’hui, où toute la société actuelle vous 
pousse à vous remplir, plutôt qu’à remplir le monde.

9782340-111417_001_264_PAP.indd   349782340-111417_001_264_PAP.indd   34 08/01/2026   12:0408/01/2026   12:04


