
13

CHAPITRE PREMIER

1749
Le premier débat

sur l’évolution

Chronologie

1739 Buffon  devient intendant du Jardin du roi.

1744 Maupertuis  publie La Vénus physique.

1749 Buffon publie les premiers tomes de l’Histoire naturelle, incluant la 

Théorie de la Terre.

 Diderot  est incarcéré après la publication de la Lettre sur les aveugles 

à l’usage de ceux qui voient.

 Parution de deux livres posthumes : Protogaea de Leibniz  et Telliamed 

de Benoist de Maillet .

1751 Diderot et d’Alembert  publient le premier tome de l’Encyclopédie.

 La Théorie de la Terre de Buffon est condamnée par la Sorbonne.

 Maupertuis publie anonymement son Système de la nature.

1766 Duchesne  publie le premier arbre généalogique des variétés de 

plantes.

1779 Buffon publie Des époques de la nature.

De nombreux travaux récents confirment la thèse, déjà émise par le 

généticien Émile Guyénot  en 1957, selon laquelle la question des origines a 

constitué un thème majeur pour l’histoire naturelle au XVIIIe siècle. Dans les 

années 1740, de nombreux travaux remettent en question les dogmes reli-

gieux concernant l’apparition des espèces vivantes sur notre planète. Elles 



LA PREUVE PAR NEUF 

14

représentent ainsi un tournant dans le développement des idées évolution-

nistes, d’autant que l’introduction du modèle newtonien entraîne un impor-

tant renouvellement théorique dans le domaine des sciences de la vie et de 

la Terre.

La question des origines 
entre la fin du XVIIe et le début du XVIIIe siècle

Au XVIIe siècle, l’immense majorité des chrétiens adhère au dogme 

fixiste et créationniste, issu de l’enseignement théologique. Selon la Genèse, 

premier livre de l’Ancien Testament, Dieu aurait fait surgir du néant la Terre, 

les astres, ainsi que les formes de vie végétales et animales telles que 

nous les connaissons aujourd’hui. Aucune espèce nouvelle ne serait donc 

apparue depuis le début des temps, c’est-à-dire, pour les esprits du temps, 

il y a 4 000 à 6 000 ans, et chaque type biologique serait demeuré inalté-

rable. Plusieurs découvertes inattendues conduisent quelques naturalistes 

à préciser ou à modifier ce cadre religieux, mais leurs conceptions hétéro-

doxes demeurent longtemps marginales.

Entre la création et l’apocalypse

Au XVIIe siècle et pendant les premières décennies du siècle suivant, le 

créationnisme ne représente pas seulement un dogme diffus. Les natura-

listes le considèrent explicitement comme un paradigme fonctionnel, qu’ils 

cherchent à valider par des observations nouvelles et à préciser quand cela 

s’avère possible. Le Britannique John Ray  (1627-1705) et le « prince des 

botanistes », le Suédois Karl von Linné  (1707-1778), insistent ainsi sur la 

stabilité des espèces vivantes au fil des générations. En 1736, Linné conforte 

le dogme biblique en écrivant : « Il y a autant d’espèces que l’Être suprême 

a produit dès le début de formes différentes. » Le naturaliste, qui est devenu 

mondialement célèbre pour son système de classification remarquablement 

fonctionnel, admet bien quelques hybridations pouvant être à l’origine de 

diverses variétés, mais celles-ci restent inscrites au sein de l’espèce. Cette 

catégorie renvoie clairement, dans l’esprit de ces naturalistes, à une essence 

de nature typologique invariable, du type des idées platoniciennes (Mayr , 

1989, p. 295-298).



15

CHAPITRE 1. 1749. LE PREMIER DÉBAT SUR L’ÉVOLUTION

L’un des problèmes théoriques les plus débattus à l’époque concerne la 

finalité des organismes, d’après un questionnement qui remonte à Aristote . 

De nombreux auteurs, scientifiques ou philosophes, considèrent que les 

adaptations physiologiques, comportementales ou écologiques témoignent 

d’un but. L’harmonie apparente de la nature ne peut, selon eux, résulter d’un 

assemblage au hasard. La plupart des naturalistes y voient au contraire une 

preuve de l’existence de Dieu. Leur conception se nomme théologie natu-

relle. Cette alliance entre la science et la foi vise à expliquer chaque caracté-

ristique biologique par une pensée divine spéciale. La Sagesse de Dieu dans 

la Création (Wisdom of God in the Creation, 1691) du naturaliste John Ray , la 

Physico-Theology (1713) du philosophe et homme d’Église William Derham  

(1657-1735), ainsi que le Spectacle de la nature (1735-1741) de l’abbé Noël-

Antoine Pluche  (1688-1761) en constituent des témoignages populaires. 

Le philosophe Voltaire  (1694-1778), qui est aussi un brillant physicien, en 

témoigne par ces vers : « L’Univers m’embarrasse et je ne puis songer/

Que cette horloge existe et n’ait pas d’horloger. » Plus tard, les descriptions 

d’insectes de René-Antoine Ferchault de Réaumur  (1683-1757) et les Études 

de la Nature (1784) de l’écrivain et botaniste Jacques-Henri Bernardin de 

Saint-Pierre  (1737-1814) montrent que cette doctrine reste encore large-

ment admise pendant la seconde moitié du XVIIIe siècle, même par des natu-

ralistes réputés.

Le créationnisme inspire aussi les explications, encore simplistes, que les 

spécialistes apportent au mystère de la reproduction, que l’on appelle alors 

la « génération ». Depuis le début du XVIIIe siècle, un débat fait rage entre 

les naturalistes au sujet du degré de variabilité au sein de l’espèce et de la 

conservation de la forme des parents chez les enfants. Selon l’hypothèse de 

la préformation, aujourd’hui complètement abandonnée, le futur être serait 

déjà contenu en entier dans l’embryon et augmenterait seulement de taille 

pendant son développement. La « génération » ne correspondrait donc pas à 

une véritable production, mais seulement à un développement, c’est-à-dire 

au dévoilement d’une réalité cachée. Le préformisme apparaît cohérent avec 

la doctrine créationniste de la préexistence des germes, formulée dès 1669. 

Le Hollandais Jan Swammerdam  (1637-1680) considère ainsi que les œufs 

destinés à former tous les êtres vivants du futur seraient contenus dans les 

cellules sexuelles des premiers représentants de leur espèce, emboîtés les 

uns dans les autres comme des poupées gigognes. Au début des temps, Dieu 

n’aurait donc pas seulement créé chaque espèce, mais aussi tous les indi-



LA PREUVE PAR NEUF 

16

vidus à venir, présents en réduction dans le corps de leurs parents (Guyénot , 

1957, p. 297).

D’emblée, cette doctrine de la préexistence des germes présente plusieurs 

points faibles qui n’ont pas échappé aux contemporains. D’abord, les spécia-

listes se divisent au sujet du sexe porteur des germes. Face aux ovistes, 

qui pensent que les germes sont transmis par les ovules des femelles, les 

sperma tistes admettent que ce sont les mâles qui transmettent les carac-

tères essentiels de l’espèce. Les naturalistes créationnistes doivent aussi 

imputer à de simples coïncidences les fréquentes ressemblances entre les 

descendants et celui de leur parent qui ne contribuerait pas à son patrimoine 

héréditaire. Ces considérations semblent néanmoins mineures et n’empê-

chent pas les préformistes de proclamer leur foi en un monde harmonieux, 

créé de toute éternité. Dès la fin du XVIIe siècle cependant, deux nouvelles 

séries d’observations viennent ébranler le dogme créationniste.

Des coquillages dans les montagnes

L’histoire de l’évolution doit beaucoup au développement des sciences 

de la Terre. Ce sont en effet des études concernant l’origine des formes du 

relief qui contiennent les toutes premières hypothèses relevant de l’évolu-

tionnisme scientifique à l’époque moderne. Robert Hooke  (1635-1703), un 

savant britannique généraliste, s’intéresse notamment aux fossiles dont il 

reconnaît la nature organique, alors que la grande majorité de ses contem-

porains croient encore qu’il peut s’agir de formations minérales qui ressem-

blent accidentellement, et seulement superficiellement, à des formes de 

vie. Dans un grand discours prononcé devant la Royal Society de Londres 

en 1667-1668, et publié seulement en 1705, Hooke suggère une explication 

originale pour rendre compte de la présence des fossiles dans les couches 

terrestres. Le plus souvent, ses contemporains admettent qu’il s’agit des 

restes minéralisés d’animaux qui se sont trouvés piégés dans des grottes 

sous-marines. D’autres estiment que le déluge biblique a incrusté ces êtres 

dans les roches ou que leurs dépouilles ont été brassées avec les sédiments 

à l’occasion de cette catastrophe d’ampleur mondiale. Au contraire, Hooke  

propose que plusieurs espèces fossiles puissent correspondre à des formes 

qui n’existent plus aujourd’hui sur la Terre, certaines ayant été détruites, 

d’autres ayant changé et varié (Ellenberger , 1994, p. 88). Cette hypothèse ne 



17

CHAPITRE 1. 1749. LE PREMIER DÉBAT SUR L’ÉVOLUTION

suscite alors guère de commentaire, car elle paraît trop discordante avec les 

connaissances de l’époque et surtout avec la doctrine officielle.

Un peu plus tard, Benoist de Maillet  (1659-1738), gentilhomme lorrain 

et consul de France au Caire, aboutit à une hypothèse semblable, mais par 

un raisonnement plus global. Dans un texte intitulé Telliamed et qu’il diffuse 

clandestinement avant sa publication en 1749, ce philosophe amateur de 

sciences brasse des idées fantaisistes avec des options théoriques plus 

solides, tout en s’inspirant des idées géologiques du philosophe grec Anaxi-

mandre  (vers 610-545 av. J.-C.) ainsi que des Métamorphoses du poète latin 

Ovide  (43 av. J.-C.-17 ap. J.-C.). Benoist de Maillet  explique la présence de 

fossiles marins dans les montagnes de tous les continents par l’hypothèse 

d’un abaissement graduel du niveau des mers, depuis les origines jusqu’à 

nos jours. Il met en pièces la théorie du Déluge, en montrant certaines 

contradictions internes du texte biblique. De plus, il a fallu du temps pour 

que vivent les quantités considérables de coquilles marines nécessaires pour 

produire les couches géologiques qui constituent les bassins sédimentaires. 

L’histoire du globe doit donc être beaucoup plus longue que les théologiens 

ne le croient.

Dans ces conditions, les espèces actuelles n’ont pas pu apparaître au 

lendemain de la formation de la Terre, mais seulement progressivement, au 

fil du lent dégagement des continents. L’auteur émet alors l’hypothèse que 

Dieu, à l’origine, aurait créé les germes, c’est-à-dire les essences spéci-

fiques, tout en permettant qu’ils s’incarnent dans des formes variables au 

fil du temps. En s’habituant à un nouvel habitat, et surtout en passant de la 

mer à la terre, les êtres vivants auraient changé de forme. Telliamed suggère 

ainsi que des tritons et hommes marins ont pu être les ancêtres de notre 

espèce, et que les oiseaux actuels descendent de poissons volants. Son 

modèle est celui de la métamorphose des insectes : « La transformation 

d’un ver à soie ou d’une chenille en un papillon serait mille fois plus difficile 

à croire que celle des poissons en oiseaux, si cette métamorphose ne se 

faisait pas chaque jour sous nos yeux » (1749, p. 322). Maillet  admet donc 

l’emboîtement des germes, compatible avec le créationnisme, tout en consi-

dérant que ceux-ci sont programmés pour évoluer. En effet, les lignées se 

transforment, tout en restant séparées, à la différence de l’évolutionnisme 

moderne. Maillet écrit ainsi à propos des races de chiens : « Vous renfermez 

cependant toutes ces différences sous le genre du même animal, parce 

qu’elles se mêlent les unes aux autres. Croyez-vous cependant que toutes 



LA PREUVE PAR NEUF 

18

les espèces de singes et de chiens que nous voyons descendent de la même 

tige ? Mais si l’on donne à ces espèces une diversité d’origine, pourquoi n’en 

admettrait-on pas de même dans les hommes, puisqu’elle n’est pas moins 

vraisemblable ? » (p. 373).

Cette conception concilie ainsi le créationnisme biblique avec une dose 

de transformisme, et se trouve promise à un grand avenir, depuis les spécula-

tions de Charles Bonnet  (1720-1793) jusqu’au « continuisme » adopté par 

le paléontologue français Adolphe d’Archiac  (1802-1868) et plusieurs autres 

contemporains de Darwin  au milieu du XIXe siècle (voir chapitre 3). Cette 

doctrine s’est même trouvée récemment réactivée par les partisans de 

« l’Intelligent Design » (Grimoult , 2008a, p. 217-235). À la différence de l’évo-

lutionnisme actuel, il ne suppose en effet aucune parenté entre les diffé-

rentes espèces que l’on observe de nos jours, car leurs germes seraient 

séparés depuis leur création, au début des temps. Ainsi, Benoist de Maillet  

ne croit même pas à la communauté des diverses races humaines. Le philo-

sophe suggère aussi que de jeunes enfants pourraient revivre dans la mer et 

retourner ainsi à l’habitat ancestral, ce qui devait laisser ses contemporains 

plutôt sceptiques. En s’en inspirant, Georges-Louis Leclerc comte de Buffon  

(1707-1788), seigneur de Montbard, en Bourgogne, tente des expériences 

sur de jeunes chiots qui, comme nos actuels bébés nageurs, se trouvent à 

l’aise dans l’élément liquide peu après leur naissance.

Dès les années 1690, le philosophe et savant allemand Gottfried Wilhelm 

Leibniz  (1646-1716) émet une hypothèse comparable à celle de Hooke . 

Leibniz admet que certaines espèces connues d’après des restes fossiles 

n’existent plus dans la nature actuelle, ce qui le conduit à poser explici-

tement la question suivante : « Et n’est-il pas présumable que, dans les 

grands changements que le globe a subis, un grand nombre de formes 

animales ont été transformées ? » (1993, p. 91). Le savant naturaliste fait 

alors implicitement référence aux idées d’Anaximandre  : « Il en est, je ne 

l’ignore pas, qui poussent la hardiesse des conjectures jusqu’à penser que, 

lorsque l’Océan couvrait tout, les animaux qui peuplent aujourd’hui la terre 

étaient aqua tiques, qu’ils sont devenus amphibies à mesure que les eaux 

se sont retirées, et que leur postérité a enfin abandonné leurs demeures 

primitives » (p. 27). Mais Leibniz  reste prudent vis-à-vis de cette hypothèse, 

qui lui semble incompatible avec le récit biblique et en contradiction avec 

l’apparente stabilité des espèces actuelles. Leibniz se rétracte donc finale-

ment devant la hardiesse de ces idées. Son livre intitulé Protogaea. De l’aspect 



19

CHAPITRE 1. 1749. LE PREMIER DÉBAT SUR L’ÉVOLUTION

primitif de la Terre et des traces d’une histoire très ancienne que renferment les 

monuments mêmes de la nature, composé entre 1691 et 1693 et publié à titre 

posthume en 1749, la même année que le Telliamed, révèle l’intérêt pour ces 

questions à l’époque des Lumières. Les naturalistes du temps s’intéressent 

aussi à un autre type de faits polémiques : les monstruosités naturelles.

L’origine des monstres

Les monstres suscitent l’intérêt des naturalistes depuis toujours, car ils 

semblent dévoiler une partie du mystère de la reproduction. De plus, leurs 

déficiences conduisent à une remise en question de l’idée de finalité. Dès 

le début du XVIIIe siècle, divers naturalistes comme Jean Marchant  (vers 

1650-1738) attribuent leur origine au hasard, c’est-à-dire à des causes acci-

dentelles. Cet auteur fait part à l’Académie des sciences de Paris de ses 

considérations sur une rose monstrueuse, un lézard à deux queues bien 

solides et une nouvelle espèce de mercuriale, qui lui permettent de recon-

naître l’aspect désordonné des mutations spontanées.

De 1733 à 1742, le botaniste Louis Lémery  (1677-1743) et l’anatomiste 

Jacques-Bénigne Winslow  (1669-1760) débattent au sujet des monstres 

devant l’Académie des sciences de Paris. Le premier refuse de croire que 

Dieu ait pu les concevoir volontairement déficients, et admet donc leur origine 

accidentelle. Il considère que les monstres réfutent la préformation mais 

confirment l’hypothèse opposée de l’épigenèse. Celle-ci présente en effet 

l’ontogenèse, c’est-à-dire le développement individuel à travers la période 

embryonnaire puis la croissance, comme une véritable transformation du 

futur être, avec l’ajout progressif des organes et de caractères qui n’exis-

taient pas dans l’œuf initial. La métamorphose des insectes en constitue 

l’exemple le plus frappant.

C’est dans ce contexte passionné qu’intervient Pierre-Louis Moreau de 

Maupertuis  (1698-1759), physicien, voyageur, esprit curieux qui se passionne 

pour les problèmes d’hérédité. Comme Linné  et d’autres auteurs à l’époque, 

le savant français s’intéresse aux mécanismes de la génération, qu’il étudie à 

partir des cas limites que constituent les hybridations entre espèces proches. 

Dans La Vénus physique publiée en 1744, Maupertuis  adopte l’épigenèse et 

remet fortement en question l’hypothèse concurrente de la pré formation. 

À l’encontre des préformistes, il considère que les germes issus des deux 

parents contribuent à la formation des descendants : « Le petit cheval déjà 



LA PREUVE PAR NEUF 

20

tout formé dans l’œuf de la jument prendrait-il des oreilles d’âne, parce 

qu’un âne aurait mis les parties de l’œuf en mouvement ? » (1997, p. 65). Au 

lieu de considérer l’embryon comme un adulte en miniature, le naturaliste 

considère l’assemblage des semences des deux parents, d’où résulte l’appa-

rition progressive des parties.

C’est à partir de cette prise de position théorique que Maupertuis  se 

demande si les espèces peuvent varier et se transformer. Il établit notam-

ment les généalogies de familles humaines possédant un doigt ou un orteil 

supplémentaire, pour observer la transmission de ce caractère spécial. 

Ce savant cherche aussi l’origine des races humaines, et en particulier 

des populations noires. Il estime qu’elles descendent d’ancêtres blancs 

ayant subi des changements spontanés conservés dans le milieu tropical 

ou bien soumis à l’influence directrice de cet environnement particulier. 

Dans La Vénus physique, Maupertuis  émet ainsi l’hypothèse de l’hérédité de 

l’acquis, largement diffusée à cette époque : « Il semble que la chaleur de la 

zone torride soit plus propre à fomenter les parties qui rendent la peau noire, 

que celles qui la rendent blanche, et je ne sais pas jusqu’où peut aller cette 

influence du climat ou des aliments, après une longue série de siècles » 

(1997, p. 103). Dans son Système de la nature, publié en latin en 1751, puis en 

français en 1756 sous le nom d’emprunt de docteur Baumann, Maupertuis 

parachève sa conception matérialiste en examinant la question des origines 

de la vie. Il y propose une version actualisée de l’antique hypothèse de la 

génération spontanée, qui donnerait naissance à des espèces perfectibles 

de manière accidentelle. Maupertuis se demande ainsi : « Ne pourrait-on 

pas expliquer par là comment de deux seuls individus la multiplication des 

espèces les plus dissemblables aurait pu s’ensuivre ? Elles n’auraient dû 

leur première origine qu’à quelques productions fortuites, dans lesquelles 

les parties élémentaires n’auraient pas retenu l’ordre qu’elles tenaient dans 

les animaux pères et mères : chaque degré d’erreur aurait fait une nouvelle 

espèce, et à force d’écarts répétés serait venue la diversité infinie des 

animaux que nous voyons aujourd’hui, qui s’accroîtra peut-être encore avec 

le temps, mais à laquelle peut-être la suite des siècles n’apporte que des 

accroissements imperceptibles » (1756, p. 148-149).

Maupertuis  figure ainsi comme le principal représentant du mutation-

nisme des Lumières (Buican , 1989, p. 67). Le nom de ce néotype interprétatif 

est issu à la fois du mot « mutation », qui signifie à l’époque « transfor-

mation », et d’une théorie beaucoup plus récente, le mutationnisme des 

années 1900, incarné notamment par le généticien Hugo De Vries , qui 


