competences

attendues T le

TRAVAILLER
EN AUTONGCMIE

Les capacités
et competences

Les exercices
avec tous les corriges



Introduction

Competences :
Philosophie
terminale



Introduction

@ Les compétences majeures nécessaires a l’'apprentissage d’un cours
de philosophie

@ Définir la notion et faire travailler les mots
a. Se constituer un lexique, explorer le vocabulaire.
b. Repérer les principales confusions ou erreurs possibles.
c. Tenter une premiére définition développée.
Des éléments de vocabulaire et des précisions plus techniques pour orienter votre

travail de définition, dans une perspective critique vous permettant d’aborder les
principales problématiques.

o Identifier les grands axes problématiques d’une ou de plusieurs notions
Résumé non-exhaustif des grandes questions qu’il est possible de poser sur une
thématique donnée, ou des angles d’approche privilégiés pour problématiser une
notion (tableau réalisé a partir d’une analyse des sujets tombés au baccalauréat
depuis 1995).

@ Lire, apprendre et comprendre avec les auteurs

Des extraits de textes classiques accompagnés de questions et d’indications, pour
s’entrainer a identifier les éléments majeurs d’une argumentation philosophique,
et a les relier aux problématiques générales du chapitre.

Q Se servir de sa culture pour explorer les enjeux et les pistes d’analyse

Des suggestions (forcément arbitraires, mais bienveillantes) de textes, de films ou
de références plus variées pouvant servir de support a une réflexion autonome
et approfondie sur le theme du chapitre.



Introduction

@ Les compétences majeures attendues en exercice de philosophie
1. ANALYSER 2. MOBILISER 3. DISCUTER 4- REDIGER

1.1 un sujet 2.1 une theseissue 3.1 une these 4.1 un plan
de dissertation du cours philosophique

1.2 un texte 2.2 une réflexion 3.2 une opinion 4.2 une

a expliquer personnelle courante introduction

(de dissertation
et d’explication

de texte)
1.3 une these 2.3 une analyse 3.3 un exemple 4.3 un argument
philosophique conceptuelle
ou notionnelle
1.4 un concept ou 2.4 un exemple 3.4 une analyse 4.4 une analyse
une notion appris en cours de concept de texte
ou ailleurs ou de notion
1.5 un exemple 2.5 une opinion 3.5 un argument 4.5 une conclusion
courante philosophique (de dissertation
et d’explication
de texte)
1.6 un procédé 2.6 sa culture
rhétorique personnelle

@ Exercices-types proposés dans le manuel

(Trois exercices par chapitre, sur la base d’une combinaison compétence/type d’exercice
pour chaque exercice individuel ; chaque chapitre contient un exercice consacré aux
compétences « analyser » et « rédiger », les compétences « mobiliser » et « discuter »
alternent d’un chapitre a I'autre)

1. Contre-exemples a analyser et critiquer : courts paragraphes (inspirés de devoirs
réels, mais reformulés et adaptés au contenu du chapitre) comprenant des insuffi-
sances qu’il s'agit de repérer et de caractériser.

2. Exemples a hiérarchiser : choisir parmi une liste de courts paragraphes rédigés
(inspirés de devoirs réels, mais reformulés et adaptés au contenu du chapitre) les
plus pertinents par rapport a la question posée / I’énoncé a analyser.

3. Analyse guidée : série d’indications qui sont censées permettre a I’éleve d’orienter
son analyse dans une direction pertinente, sans lui imposer nécessairement une
seule solution. Le but est avant tout de mettre en lumiere les réflexes prioritaires et
les erreurs a éviter.



Introduction

4. Rédaction guidée : dans le méme esprit que le précédent, série d’indications
qui concentrent la démarche sur la rédaction d’une partie spécifique d’un devoir
de philosophie (introduction, développement, conclusion), tant6t en dissertation,
tant6t en explication de texte.

5. Construction guidée d’un plan: série de questions censées permettre a |'éléve
d’adopter les bons réflexes dans une construction de plan, de voir les erreurs les
plus aisément évitables, sans lui imposer pour autant une solution unique (mais en
lui proposant quelques pistes envisageables).

@ Répartition des compétences abordées et des exercices proposés

dans le manuel

Théme(s) du programme

et numeéro de chapitre

Compétences travaillées
(outre les compétences
de révision, identiques

Type d’exercice

Chapitre 1 — La conscience
et I'inconscient

Chapitre 2 — Autrui

Chapitre 3 — Lexistence
et le temps

Chapitre 4 — La perception

partout)

— Analyser un sujet de
dissertation

— Mobiliser sa culture
personnelle

— Rédiger une intro-
duction de dissertation

— Analyser un extrait de
texte

— Discuter une these
philosophique

— Rédiger un plan

— Analyser un concept ou
une notion

— Discuter une opinion
courante

— Rédiger une intro-
duction de dissertation

— Analyser un exemple

— Mobiliser une these
philosophique

— Rédiger un argument

— Contre-exemples a
analyser

— Exemples a hiérarchiser
— Rédaction guidée

— Analyse guidée
— Contre-exemples a
analyser

— Construction guidée
de plan

— Analyse guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Rédaction guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Exemples a hiérarchiser
— Rédaction guidée



Theme(s) du programme

et numéro de chapitre

Chapitre 5 — La culture

Chapitre 6 — Le langage

Chapitre 7 — L'art

Chapitre 8 — Le travail
et la technique

Chapitre 9 — La religion
et la croyance

Chapitre 10 — L'histoire

Chapitre 11 — La vérité,
la raison et la science

Compétences travaillées

(outre les compétences

de révision, identiques
partout)

— Analyser un procédé
rhétorique

— Discuter un exemple
— Rédiger un plan

— Analyser un sujet de
dissertation

— Mobiliser une analyse de
notion ou de concept

— Rédiger une intro-
duction d’explication de
texte

— Analyser un texte a
expliquer

— Discuter une analyse de
concept ou de notion

— Rédiger une conclusion
d’explication de texte

— Analyser une these
philosophique
— Mobiliser un exemple

— Rédiger une analyse de
texte

— Analyser un concept ou
une notion

— Discuter un argument
philosophique
— Rédiger un argument

— Analyser un exemple

— Mobiliser une opinion
courante

— Construire un plan

— Analyser une these
philosophique

— Mobiliser un exemple
— Rédiger un argument

Introduction

Type d’exercice

— Analyse guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Construction guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Exemples a hiérarchiser
— Rédaction guidée

— Analyse guidée
— Contre-exemples a
analyser

— Rédaction guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Exemples a hiérarchiser
— Rédaction guidée

— Analyse guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Rédaction guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Exemples a hiérarchiser
— Construction guidée

— Analyse guidée
— Contre-exemples a
analyser

— Rédaction guidée



Introduction

Théme(s) du programme

et numeéro de chapitre

Compeétences travaillées

(outre les compétences

de révision, identiques
partout)

Type d’exercice

Chapitre 12 — Uinterpré-
tation

Chapitre 13 — Le vivant

Chapitre 14 — La matiére
et I'esprit

Chapitre 15 — La justice

et le droit

Chapitre 16 — La société
et I'Etat

Chapitre 17 — Les échanges

Chapitre 18 — La liberté

— Analyser un sujet de
dissertation

— Mobiliser un exemple
— Rédiger un argument

— Analyser un texte a
expliquer

— Discuter une opinion
courante

— Rédiger une analyse de
texte

— Analyser un concept ou
une notion

— Discuter un exemple
— Construire un plan

— Analyser un exemple

— Mobiliser une analyse
de concept

— Rédiger une introduction
d’explication de texte

— Analyser un procédé
rhétorique

— Discuter une analyse de
concept

— Rédiger un argument

— Analyser un sujet de
dissertation

— Mobiliser un exemple
— Construire un plan

— Analyser une thése
philosophique

— Discuter une analyse de
concept

— Rédiger une conclusion
de dissertation

— Contre-exemples a
analyser

Exemples a hiérarchiser

Rédaction guidée

Analyse guidée
— Contre-exemples a
analyser

— Rédaction guidée

— Analyse guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Construction guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Exemples a hiérarchiser
— Rédaction guidée

— Analyse guidée
— Contre-exemples a
analyser

— Rédaction guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Exemples a hiérarchiser
— Construction guidée

— Analyse guidée

— Contre-exemples a
analyser

— Rédaction guidée



Théme(s) du programme
et numéro de chapitre

Compétences travaillées
(outre les compétences
de révision, identiques

Introduction

Type d’exercice

Chapitre 19 — Le devoir
moral

Chapitre 20 — Le bonheur
et le désir

Chapitre 21 — La nature

partout)

— Analyser une these
philosophique

— Mobiliser une opinion
courante

— Rédiger une intro-
duction de dissertation

— Analyser un concept ou
une notion

— Discuter un argument
philosophique

— Construire un plan

— Analyser un exemple

— Mobiliser une opinion
courante

— Construire un plan

Contre-exemples a

analyser

Exemples a hiérarchiser
Rédaction guidée

Analyse guidée
Contre-exemples a

analyser

Construction guidée

Contre-exemples a

analyser

Exemples a hiérarchiser
Construction guidée






Chapitre 1

La conscience
et l'inconscient



Cours

() se constituer un lexique, explorer le vocabulaire

Chapitre 1. Cours

Définir la notion et faire travailler les mots

Quand parle-t-on de « conscience » et d’« inconscient », et a quels domaines

« Je suis un étre
conscient, pas quelqu’un
que l'on peut manipuler »

« C’est une plante,
elle est dépourvue de
conscience »

« Il a perdu conscience,

il n’est plus lui-méme »
La conscience est
un rapport a soi,
une forme de vie
psychique qui nous
définit en tant qu’étre
humain.

Premier grand axe : ce
qui reléve de l'identité et
de I'essence de I'individu

Proches : esprit, ame,
sujet, identité, intériorité,
rapport a soi

Opposés : aliénation,
folie, impulsivité,
passion, sentiment,
automatisme, incons-
cience, inconscient

« Mon enfant prend peu
a peu conscience du
monde qui I’entoure »

« Désolé, je n'avais pas
conscience de ce qui se
passait »

La conscience
désigne un état de
connaissance de soi
et du monde, qui
peut varier dans le
temps, diminuer ou
progresser.

Deuxiéme grand axe :
Ce qui reléve du registre
de la connaissance
lucide

Proches : lucidité, pensée,
connaissance, intelli-
gence, calcul, raison,
réceptivité, objectivité
Opposés : aveuglement,
oubli, irresponsabilité,
négligence, sentiment,
ignorance, folie, passion,
inconscience, incons-
cient, enfermement

peut-on rapporter les différents usages de ces concepts ?

« Il s’est comporté
comme un inconscient,
et maintenant il en paie
le prix »

« J'ai pris cette décision en
mon ame et conscience »
« Ecoute ce que te dit

ta conscience »

La conscience est un
rapport immédiat du
sujet a ses devoirs,

a la morale, et au
sentiment de respon-
sabilité.

Troisieme grand axe :

Ce qui reléve du registre
de I’action morale et

de la responsabilité

Proches : moralité,
responsabilité, maitrise
de soi, intelligence,
sentiment

Opposés : irresponsa-
bilité, négligence, passion,
inertie, malhonnéteté,
impulsivité, aveuglement,
inconscience

9 Repérer les principales confusions ou erreurs possibles

» Conscience/conscient, inconscience/inconscient : /’inconsciENCE est une
forme de négligence, celle de I'inconscient qu’on accuse d’avoir été imprudent,
ou alors elle est I'absence de conscience lucide, lorsque I'individu s’évanouit,



La conscience et l'inconscient

« perd conscience (ou connaissance) ». En revanche, le conscient et Iinconscient
désignent des sphéres d’activité de I'esprit, ou psyche, qui sont étudiées par la
psychanalyse, une discipline qui tente d’en explorer les structures dans un objectif
thérapeutique (pour soigner des individus victimes de pathologies — attention a
ne pas parler de « folie », terme familier et insultant, sans valeur scientifique).

Conscience/esprit/ame/intelligence : tous ces termes semblent renvoyer a
la méme réalité (« ce qu’il y a en moi, ce qui fait ce que je suis »), mais il est
nécessaire d’en distinguer les nuances :

— La conscience en général est un état de I'individu qui sait qui il est, ou il
est, ce qu’il peut ou ne peut pas faire dans le contexte ou il se trouve. Plus
généralement, c’est la faculté a « se voir » soi-méme et a se reconnaitre
dans ses pensées et ses actions.

— L'esprit, dont le nom latin spiritus signifie « le souffle » était considéré
autrefois comme un principe immatériel de vie. On en parle désormais
davantage comme d’un « principe de la vie psychique », sans préciser
nécessairement s’il s’agit d’une réalité matérielle ou immatérielle (voir les
chapitres 13 et 14 sur le vivant, la matiére et I'esprit).

— L’ame est un terme qui peut soit étre synonyme de I’'esprit au sens
précédent, soit présenter une consonance plus religieuse, évoquant une
réalité transcendante qui rapproche son possesseur de I'immatériel ou
du divin. La notion d’esprit posséde elle aussi cette double acception (la
« spiritualité » appartient en effet a ce registre).

— L'intelligence est une faculté de calcul et de mise en relation des idées
ou des concepts, afin de les comparer et d’en déduire d’autres idées ou
jugements. Elle se rapproche en ce sens de la raison. La conscience se
manifeste a travers l'intelligence et la raison, mais elle est bien plus que
ce qu’expriment ces deux termes.

Subjectivité / Objectivité : pour comprendre la différence entre ces deux termes,
il faut penser a ce qui oppose un sujet et un objet. Le sujet, c’est I'individu
qui pense, qui dit « je », qui agit. Lobjet, c’est littéralement ce qui est sous
ses yeux, devant lui (voir le chapitre 11 sur la vérité, la raison et la science).

— La subjectivité c’est donc ce qui fait le sujet, ce qu’on posséde lorsqu’on
est un sujet. Mais c’est aussi la caractéristique d’un jugement, qui est
« subjectif » lorsqu’il reléve uniquement du point de vue individuel d’un
sujet particulier (mes go(ts sont subjectifs, « je n‘aime pas les carottes »
est un énoncé subjectif).

— L'objectivité c’est au contraire le caractére de I'objet, ce qui le fait objet.
Un jugement objectif, en ce sens, c’est ce qui tente de se rapprocher le
plus possible de la réalité des choses, sans dépendre de mes go(ts ou de
mon point de vue personnel (« La Terre tourne autour du soleil » est un
énoncé objectif). On peut donc étre un sujet et tenir un discours objectif
sur soi-méme ou sur le monde.

Cours




Tenter une premiére définition développée : étymologie et termes
techniques

La conscience est un mot qui provient de la combinaison de deux termes latins,
« cum » (avec) et « scientia » (la science, la connaissance). Elle signifie donc,
d’un point de vue étymologique « savoir avec », « accompagner de savoir ».
La conscience est en effet le phénomeéne par lequel nous accompagnons notre
expérience du monde et de nous-mémes d’un certain savoir, d’'une certaine
lucidité quant a ce que nous sommes, et ce face a quoi nous nous trouvons.

La conscience, c’est le fait de « se savoir avec », d’accompagner chacune de nos
expériences de cette intuition profonde de notre propre existence, de nos propres
actions et de nos propres pensées. Il peut s’agir alors d’un état (quelque chose
gue nous sommes ou faisons « par définition », sans effort ou naturellement) ou
bien d’une action, d’un effort vers quelque chose que nous ne possédons pas,
gue nous ne ferions pas spontanément (lorsque I'on devient « plus conscient »,
que l'on s’efforce de se rendre conscients de nous-mémes et du monde qui nous
entoure). Le fait d’appartenir a la catégorie des « étres conscients » signifie que
nous faisons partie des especes qui savent qui elles sont, qui ont une connais-
sance plus ou moins étendue de leur environnement et de leurs interactions
avec celui-ci (d’ou le débat récurrent sur le caractére « conscient » de certains
animaux particulierement intelligents, auxquels on fait subir différents tests pour
établir leur degré de conscience ; parmi ceux-ci, le test dit « du miroir », consiste
a déterminer si des individus sont en mesure de comprendre que le reflet qu'ils
voient dans un miroir les représente eux-mémes).

Dans le prolongement de cette idée, la conscience morale est une forme de
lucidité quant a notre qualité d’étres moraux, c’est-a-dire une attention envers
ce que nous « dit » le devoir, ou quant au caractére immoral de ce que nous
avons commis (la « voix » de la bonne ou de la mauvaise conscience) : la connais-
sance de nos mauvaises actions nous accompagne, « est avec » nous et ne nous
lache pas. Cependant, si cette conscience morale se rapproche davantage d’un
sentiment immédiat ou d’une intuition, il nous est tres difficile de dire d’ou elle
provient (de la nature ? de I'éducation ? de la société ?) et pourquoi elle devrait
avoir une valeur supérieure a d’autres impératifs (la loi, la tradition...). En outre,
elle peut nous confronter a des cas de conscience, des conflits entre valeurs de
méme importance (étudiez a ce sujet le concept de dilemme ; voir le chapitre 19
sur le devoir moral).

La conscience est une propriété du sujet, qui, comme en grammaire, est I’étre
agissant, celui qui dit « je », celui qui se trouve a la source de I'action qui se
produit. Il peut s’agir d’une action de la pensée (calculer, se souvenir, imaginer)
ou d’une action du corps (courir, sauter, interagir avec I'environnement). Dans
chaque situation, c’est le sujet qui s’exprime. Le sujet semble donc, ici encore
par son étymologie, « tout-puissant » par rapport aux actions qu’il exécute.
Il est souverain de ses décisions, il est actif et non passif (il ne patit pas, il agit;
rappelons a ce sujet que le mot « passion » se comprend par opposition au mot



La conscience et l'inconscient

« action »). Tout ce qui le concerne directement parvient a son attention, et, si
certains aspects du monde extérieur ou de la personnalité d’autrui peuvent lui
échapper, en revanche il semble raisonnable de supposer qu'il est parfaitement
transparent vis-a-vis de lui-méme. Mais plusieurs de nos expériences quotidiennes
semblent aller a I'encontre de ce présupposé : il se peut que le sujet pensant et
agissant ne sache pas toujours pourquoi il pense ou agit, qu’il éprouve des senti-
ments ou méme prenne des décisions qui vont apparemment a l'encontre de
ses propres idées. Se révele ainsi une intériorité complexe, obscure ou I'individu
découvre sa propre incapacité a controler toutes les puissances qui déterminent
son comportement.

Cours

» Linconscient désigne alors dans ce cadre ce qui échappe a la conscience, ce
qui reléve de processus réels dont nous n’avons pas le sentiment, dont nous
ignorons qu’ils se déroulent en nous, au moment ou ils se déroulent. C’est la
psychanalyse, dont I'une des figures fondatrices fut Sigmund Freud (1856-1939),
qui donna a ce concept une portée scientifique et philosophique nouvelle.
La notion d’inconscient, en son sens élémentaire de « pensée non lucide »,
ou de phénomeéne psychique échappant au controle de l'individu, était connue
de longue date lorsque la psychanalyse est apparue. En revanche, celle-ci
s'illustra en élevant I'inconscient au statut d’hypothése scientifique soutenant
une pratique thérapeutique : I'inconscient devint alors une instance majeure
du psychisme, dont Freud proposa une description systématique au fil de ses
différentes « topiques ». Il n’était plus seulement « ce qui échappe a la pensée »,
mais une puissance identifiée, le siege de pulsions inconscientes dont il s’agissait
d’explorer les structures et les mécanismes, de maniere a traiter les troubles
mentaux résultant de conflits psychiques refoulés.

@ Identifier les grands axes problématiques

Le sujet face a sa propre
conscience

La conscience face a
la morale et au devoir

La conscience et le sujet
face a l'inconscient

La question de l'identité
humaine et de l'identité
individuelle : Suis-je

ce que ma conscience
reflete de moi ? La
conscience est-elle le
propre de I’lhumanité ?

La question des cas

de conscience ou

des conflits entre les
devoirs : Dois-je écouter
ma conscience quand
celle-ci contredit la loi ?
Ma conscience peut-elle
s’opposer a ma culture ?
Peut-elle s'opposer
alamorale?

La question du pouvoir
de l’inconscient sur
moi-méme : Est-il mon
maitre ? Ne suis-je en
réalité que ce que mon
inconscient fait de moi ?



Chapitre 1. Cours

La conscience et les
passions : Suis-je
toujours moi-méme
lorsque je suis animé
par la passion ?

La maitrise de soi
est-elle une illusion
de ma conscience ?

La conscience et la
liberté : Etre conscient
ou prendre conscience
de quelque chose me
rend-il plus libre ? Ma
conscience me limite-
t-elle, me freine-t-elle
dans mon action ou mes
sentiments ?

La conscience et

la vérité : La conscience
est-elle source d’illu-
sions, d’erreurs ?

Est-ce ma société

ou mon éducation qui
font ma conscience

de moi-méme ?

La conscience et autrui :
Mon rapport a autrui
me permet-il de mieux
me connaitre ? Peut-il
mieux me comprendre
que je ne me
comprends moi-méme ?

La question

de la connaissance

de l’inconscient : est-il
possible de le connaitre
clairement ? Scientifi-
quement ? Qu’est-ce
que cela change a

ce que nous pensons
savoir de nous-mémes
et de I’'humanité ?

La relation ambigué
de la conscience

et de l'inconscient :

Ma conscience et ma
pensée ont-elles besoin
d’un inconscient ?
Sont-ils complémen-
taires ou adversaires ?
Mon inconscient est-il
vraiment différent de
ma conscience, et a quel
point ? Est-il un « autre
moi-méme » ?

@ Lire, apprendre et comprendre avec les auteurs

() René Descartes

Extrait Discours de la méthode (1637)

« Mais [...] je pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était
faux, il fallait nécessairement que moi, qui le pensais, fusse quelque chose. Et
remarquant que cette vérité, je pense, donc je suis, était si ferme et si assurée,
gue toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n’étaient pas
capables de I'ébranler, je jugeai que je pouvais la recevoir, sans scrupule, pour
le premier principe de la philosophie, que je cherchais.



La conscience et l'inconscient

Puis, examinant avec attention ce que j’étais, [...] je connus de la que j’étais
une substance dont toute I'essence ou la nature n’est que de penser, et qui,
pour étre, n'a besoin d’aucun lieu, ni ne dépend d’aucune chose matérielle. En
sorte que ce moi, c’est-a-dire I'ame par laquelle je suis ce que je suis, est entie-
rement distincte du corps ; et méme qu’elle est plus aisée a connaitre que lui,
et qu’encore qu’il ne ft point, elle ne laisserait pas d’étre tout ce qu’elle est. »

Pourquoi Descartes écrit-il cela ?

Le Discours de la méthode est d’abord un récit dans lequel Descartes explique
les raisons qui I’'ont poussé a vouloir refonder les sciences de son époque, trop
incertaines, sur un fondement absolument solide, donc absolument vrai. Pour
cela, il se livre a I'exercice du doute, qui, au fil de ses déductions, le méne a la
vérité la plus certaine de toutes : « je pense, donc je suis ».

De cette vérité, il déduit aussitot une autre these : je suis une « chose qui pense ».
Tout ce qui fait ma réalité, mon expérience du monde et mon identité, c’est ma
pensée. Elle est a la racine de tout ce que je me représente et de tout ce que je
ressens, car a chaque instant je sais que je ressens ceci, que je pergois cela, que
j'imagine ceci ou que je pense cela. En ce sens, je suis parfaitement transparent
a moi-méme, car je suis « dans » la pensée qui fait ma réalité. La pensée et I'ame
qui se trouve a sa racine (la « substance pensante ») est plus facile a connaitre
qgue n‘importe quelle autre réalité hors de moi (et notamment le corps).

Quelles sont les idées centrales ?

* Lacertitude de mon existence comme sujet pensant : je ne peux pas penser
gue je n’existe pas, et je suis dans une position d’observateur privilégié de ma
propre pensée. Cette pensée, c’est moi qui en suis I'acteur, ou le directeur :
je pense selon ma volonté, personne ne peut me forcer a penser autrement
gue je ne pense moi-méme.

» Latransparence a soi du sujet pensant : rien, dans la pensée qui me constitue,
ne peut m’échapper, car il serait absurde que je sois extérieur a ce qui me
constitue moi-méme. De tout ce qui se passe en moi, du moindre désir a la
moindre pensée, de la moindre sensation a la moindre imagination, je suis
le spectateur ou l'observateur privilégié. C'est ce qui se passe en-dehors de
moi, dans les corps et dans le monde matériel, qui manque de clarté et d’évi-
dence : c’est par une prudente analyse que je découvrirai les secrets du monde
extérieur, mais mon intériorité ne possede pour moi aucune zone d’'ombre.

Cours




Sigmund Freud

La Métapsychologie (1915) (trad. J. Laplanche et J.-B. Pontalis, Gallimard,
1968)

« [Lhypothese de I'inconscient] est nécessaire, parce que les données de la
conscience sont extrémement lacunaires ; aussi bien chez I’homme sain que
chez le malade, il se produit fréquemment des actes psychiques qui, pour étre
expliqués, présupposent d’autres actes qui, eux, ne bénéficient pas du témoi-
gnage de la conscience. [...] notre expérience quotidienne la plus personnelle
nous met en présence d’idées qui nous viennent sans que nous en connaissions
I'origine et de résultats de pensée dont I’élaboration nous est demeurée cachée.

Tous ces actes conscients demeurent incohérents et incompréhensibles si
nous nous obstinons a prétendre qu’il faut bien percevoir par la conscience
tout ce qui se passe en nous en fait d’actes psychiques ; mais ils s‘'ordonnent
dans un ensemble dont on peut montrer la cohérence, si nous interpolons
les actes inconscients inférés. Or, nous trouvons dans ce gain de sens et de
cohérence une raison, pleinement justifiée, d’aller au-dela de I’expérience
immédiate.

Ets’il savere de plus que nous pouvons fonder sur I’hypothese de I'inconscient
une pratique couronnée de succes, par laquelle nous influengons, conformément
a un but donné, le cours des processus conscients, nous aurons acquis, avec
ce succes, une preuve incontestable de I’'existence de ce dont nous avons fait
I’hypotheése. »

La naissance de la psychanalyse est associée a I’énoncé d’une hypothése (une
supposition rationnelle), I’'hypothése de I'inconscient : une partie de notre vie
psychique (c’est-a-dire de I'activité de notre esprit) répondrait a des mécanismes
inconscients dont nous-mémes, sujets conscients, n‘aurions aucune connaissance
claire et immédiate. Les réves, les lapsus, les actes manqués, mais également
les troubles pathologiques du comportement, ne seraient pas le fait du hasard,
mais d’une activité psychique qui nous est cachée a nous-mémes. Freud doit
prouver la pertinence de cette hypothese.

La preuve de I’hypothése par la cohérence qu’elle apporte : en bon scien-
tifique et médecin, Freud se refuse a s’en remettre simplement au hasard,
au destin ou a la malchance pour expliquer I'apparition de phénomenes qui
semblent absurdes ou inexplicables, comme les réves ou les manifestations
de ce qu’on appelait autrefois la « folie », voire la « possession ». L'hypothese



La conscience et l'inconscient

de lI'inconscient est valable, parce qu’elle rend une certaine cohérence a la vie
psychique et permet de I'expliquer selon des principes clairement identifiés.

* Le sujet n’est pas le mieux placé pour comprendre sa propre vie psychique
intérieure : contrairement a ce qu’on pourrait imaginer, une multitude de
structures et de puissances se développent en nous a notre insu, c’est-a-dire
sans que nous en ayons la moindre idée. Et pourtant, ces puissances déter-
minent une grande partie de nos actions et de notre personnalité. Nous ne
sommes pas « les maitres dans notre propre demeure », pour reprendre une
autre formule freudienne restée célebre.

* Lapreuve de |I’hypotheése par son efficacité thérapeutique : Freud considére
en outre que, si son hypothése donne lieu a une pratique thérapeutique
efficace, c’est-a-dire sil’'on parvient a soigner, en adoptant cette approche, des
troubles psychiques autrefois considérés comme « magiques » ou incurables,
alors la scientificité ou la pertinence de I’hypotheése est validée.

Henri Bergson

Extrait La Conscience et la vie (1911)

« Qu’arrive-t-il quand une de nos actions cesse d’étre spontanée pour devenir
automatique ? La conscience s’en retire. Dans I'apprentissage d’un exercice, par
exemple, nous commencgons par étre conscients de chacun des mouvements que
nous exécutons, parce qu’il vient de nous, parce qu’il résulte d’une décision et
implique un choix ; puis, a mesure que ces mouvements s’enchainent davantage
entre eux et se déterminent plus mécaniquement les uns les autres, nous
dispensant ainsi de nous décider et de choisir, la conscience que nous en avons
diminue et disparait. Quels sont, d’autre part, les moments ou notre conscience
atteint le plus de vivacité ? Ne sont-ce pas les moments de crise intérieure, ou
nous hésitons entre deux ou plusieurs partis a prendre, ol nous sentons que
notre avenir sera ce que nous l'aurons fait ? Les variations d’intensité de notre
conscience semblent donc bien correspondre a la somme plus ou moins consi-
dérable de choix ou, si vous voulez, de création, que nous distribuons sur notre
conduite. Tout porte a croire qu’il en est ainsi de la conscience en général. Si
conscience signifie mémoire et anticipation, c’est que conscience est synonyme
de choix. »

Pourquoi Bergson écrit-il cela ?

Bergson tente de mettre fin a une opinion répandue, d’apres laquelle la conscience
serait un simple état, une simple faculté de I’esprit, constamment la méme, et
qui ferait de nous, une fois pour toutes, des étres « conscients ». Au contraire :
d’aprés lui, la conscience est une activité tout a fait singuliére, liée a une énergie
spécifique qu’ilnomme « la vie », et dont la qualité principale est d’étre créatrice.

Cours




Chapitre 1. Cours

Seulement, cette activité ne se trouve pas a chaque instant et en chaque individu
au méme degré d’intensité, et c’est d’ailleurs a travers ce phénoméne que nous
pouvons le comprendre.

Quelles sont les idées centrales ?

* Laconscience n’est pas un état constant, et cede fréquemment le pas a I'auto-
matisme : un grand nombre de nos actions ne répond pas forcément a une
démarche « consciente » au sens ou I'entend Bergson. Lantonyme de la conscience
est I'automatisme, et toutes les activités humaines sont susceptibles de tomber
dans un mécanisme sans réflexion (voir a ce sujet le texte cité dans le chapitre 14
sur la matiere et I'esprit).

* Laconscience correspond a une situation de crise, de choix, et a une activité
de création : ce qui éveille la conscience, c’est I'irruption de I'inattendu, de
I’inconnu, qui conduit a I’'hésitation ou a la crise de jugement, et qui force
donc a faire des choix. La conscience est donc liée a notre condition d’arbitre,
lorsque nous sortons des sentiers battus et devons aller au devant de ce que
nous ignorons. Cette démarche peut méme conduire a la création, c’est-a-dire
a l'apparition d’une pure nouveauté, qui soit entierement produite par nos
choix et par notre réaction consciente a une situation imprévue.

@ Se servir de sa culture pour explorer les enjeux et les pistes d’analyse

Quelques titres a lire ou a regarder, pour alimenter votre réflexion et enrichir
vos devoirs.

* Surl’enfermement psychique et I’'angoisse qui accompagne le trouble psychique,
voir M le Maudit de Fritz Lang (1931), notamment pour le monologue final de ce
meurtrier d’enfants poursuivi par une foule vindicative, un texte frappant sur le
dédoublement de personnalité et sur le sentiment, dans I'aliénation, de devenir
étranger a soi-méme. Plus récemment, Shutter Island de Martin Scorsese (2010,
d’aprés un roman de Dennis Lehane) est une enquéte policiére qui se déroule
dans un hopital psychiatrique du début du XX® siécle, et qui ouvre a une réflexion
sur le trouble mental autant que sur I'image qu’une époque peut en construire.

* Ghost in the Shell, de Mamoru Oshii (1995, d’apres un manga de Masamune
Shirow), Blade Runner de Ridley Scott (d’aprés un roman de Philip K. Dick), A.l.
de Steven Spielberg (2001), Ex Machina d’Alex Garland (2015). Ces quatre films
traitent, chacun sur des modes tres différents, du probléme de I'intelligence
artificielle et des limites qui séparent celle-ci de notre humanité. A comparer
avec les problématiques contemporaines de l'intelligence artificielle (perfor-
mance vis-a-vis de I’"humain, test de Turing, progression vers |’'autonomie...)



La conscience et l'inconscient

en s’interrogeant sur les différences qui demeurent entre I’l.A. et une pensée
humaine consciente. Peut-on produire artificiellement une conscience ? Quelles
en seraient les conséquences morales ?

Informez-vous sur les différentes pathologies mentales et autres troubles du
comportement, dont le langage courant a tendance a déformer la définition,
pour les transformer en des termes caricaturaux ou insultants : la schizo-
phrénie, I’hystérie, la phobie, la paranoia, le délire, I’hallucination, I’angoisse,
la psychose, etc. ne sont généralement pas ce que I'on croit. Par exemple, le
schizophréne ne souffre pas nécessairement d’un dédoublement de la person-
nalité, contrairement a ce que les fictions ont tendance a représenter. Lune des
manifestations de la schizophrénie est la schizophrénie paranoide, ou paranoia,
dans laquelle le sujet perd contact avec la réalité des choses et s’enferme dans
un sentiment de persécution généralisée, tout en se trouvant victime de délires
et d’hallucinations.

Cours




Chapitre 1. Exercices

Exercices

Exercice 1 Compétence « Analyser ». Comment analyser un sujet de dissertation.

=™ Chacun des extraits suivants peut contenir des éléments positifs, mais présente
aussi un ou plusieurs points a améliorer dans I'analyse de sujet qu’il propose.
Identifiez ces points a améliorer et décrivez-les. Le sujet étudié est « Suis-je pour
moi-méme un étranger ? ».

ExTrRAIT A Cesujet nous permet de nous demander si nous pouvons vraiment nous
connaitre et connaitre autrui. En effet, il nous est souvent arrivé d’étre trompés par
les actions des autres, par des mensonges ou des faux-semblants. Or, I’étranger, c’est
un inconnu, qui peut nous tromper sur ses intentions. Peut-on se tromper également
sur soi-méme ?

ExTRAITB  Ce sujet nous demande si nous devons nous méfier de nous-mémes, si
nous pouvons représenter une menace pour nous-mémes et pour autrui, de méme
que « I'étranger » est celui dont il faut se défier. En ce sens, ce sujet porte sur les
passions et leur caractére incontrélable. Les passions ont-elles des avantages ou
sont-elles seulement des freins a notre action ?

ExTrRAIT C  Ce sujet s’interroge sur I'existence d’un inconscient. En effet, depuis la
fin du XIXe siécle, la psychanalyse s’est attelée a énoncer et a justifier I’hypothése
de I'inconscient, c’est-a-dire d’une instance psychique qui se manifesterait a travers
nos paroles, nos pensées et nos actions, mais sans que nous puissions la contréler ni
véritablement la comprendre. Possédons-nous réellement un inconscient, ou cette
hypothése est-elle contestable ?

Exercice 2 Compétence « Mobiliser ». Comment mobiliser sa culture personnelle.

= Chacun des extraits suivants utilise la méme référence culturelle (M le maudit)
pour développer sa réflexion sur le sujet « Suis-je pour moi-méme un étranger ? ».
Classez-les du moins pertinent au plus pertinent, et expliquez votre choix.

EXTRAIT A Je suis pour moi-méme un étranger, comme il est démontré dans M le
Maudit de Fritz Lang. Dans ce film, en effet, un individu est poursuivi par la foule car
il est accusé du meurtre de plusieurs enfants. Mais en réalité, c’est parce qu’il est fou
que cet individu est poursuivi. Ce n’est pas de sa faute, il est étranger a lui-méme.



La conscience et l'inconscient

ExTrAIT B Dans M le Maudit de Fritz Lang, un individu accusé d’étre un meurtrier
d’enfants est poursuivi par la foule. Cependant, tout en reconnaissant les faits, il se
défend d’étre responsable de ses actes : « Je veux me fuir moi-méme mais je n’y arrive
pas ! », dit-il a la fin du film. L'ceuvre de Fritz Lang fait ainsi ressentir au spectateur la
douleur et la détresse de se sentir étranger a soi-méme, et l'invite a réfléchir sur son
propre rapport a soi. Sans nous comparer a « M », peut-on cependant étre certain
que rien de ce que nous sommes ou de ce que nous faisons ne nous échappe ?

ExTrAIT C  Nous pouvons étre un étranger envers nous-meémes, au sens ol nous
sommes incapables de nous connaitre entierement. Ainsi, il est possible que certaines
de nos actions nous échappent, ou que nos paroles dépassent nos pensées. Qui agit
alors en nous ? C’est cela que met en évidence le phénomene d’aliénation mentale,
qui a fait 'objet de nombreuses fictions, comme M le maudit de Fritz Lang, dans
lequel un individu souffrant de cette pathologie est mis en scéne.

Exercice 3 Compétence « Rédiger » — Rédaction guidée d’une introduction.

= Sujet a traiter : « Suis-je pour moi-méme un étranger ? »

— Dans quelles situations concrétes peut-on expérimenter le fait d’étre un
« étranger » pour soi-méme ?

— Que signifie le terme « étranger » ? Dans quels cas de figure parle-t-on / ne
parle-t-on pas d’étranger ? Quelles sont les expressions ou formules consacrées
qui emploient ce terme ?

— Quels sont les termes voisins / les termes opposés a la notion d’étranger, qui
nous permettraient de préciser notre idée ?

— Avec quelle autre question ne doit-on pas confondre I'intitulé du sujet ?
Qu’est-ce que cela nous apprend sur le sens de la question posée ?

— Envous appuyant sur les considérations qui précedent, pouvez-vous énumérer
les principaux problémes qui vous viennent a I’esprit, c’est-a-dire les questions
que pose le sujet en tant que tel, et qui n’appellent aucune réponse toute faite ?

Exercices




Chapitre 1. Corrigés

Corriges des exercices

Exercice 1

Lanalyse proposée par I'extrait A a le mérite de relier le concept d’étranger a celui
d’inconnu, cependant elle se limite a cet aspect et n’analyse pas davantage la notion,
transformant ainsi trés rapidement le sujet en « Peut-on se connaitre soi-méme ? »,
ce qui entrainera probablement une récitation de cours. La notion d’étranger doit
étre analysée dans sa richesse et sa diversité, ne pas étre exclue pour étre aussitot
remplacée par une idée plus générale et plus facilement manipulable. Dans I'extrait
B également, la notion d’étranger est appréhendée de fagon trop réduite, méme si
I’aspect retenu (la menace) a toute sa place dans une dissertation consacrée a cette
guestion. L'étranger n’est pas une simple menace : il peut en étre une, parce qu’il
est inconnu, mais I'inconnu est aussi ce que I'on veut explorer, ce qui est extérieur a
nous-mémes et nous en apprend plus sur nous-mémes, etc. Le deuxiéme probleéme
principal est que le candidat se précipite manifestement sur la question de la maitrise
de soi et des passions, et risque d’y consacrer la totalité de son devoir. C'est une piste
intéressante, mais elle ne peut étre la seule, sans quoi l'on risque un hors-sujet. C’'est
enfin I'extrait C qui s’expose le plus a un hors-sujet du type « récitation de cours »,
puisqu’il utilise une connaissance pertinente dans ce cadre, mais qui ne peut étre qu’un
exemple, un support de la réflexion, comme seul objet de raisonnement. L'incons-
cient est ici une notion bien vue et méme essentielle, mais elle ne peut se substituer
intégralement au sujet. C’est la question posée qui doit étre au centre du devoir.

Exercice 2

L'ordre allant du moins pertinent au plus pertinent est A-C-B : I'extrait A fait I'effort de
restituer assez correctement I’'exemple, mais commet de nombreuses maladresses,
par exemple en parlant de « démonstration » (alors qu’une ceuvre d’art ne démontre
rien, a proprement parler, mais montre, ou donne a penser), et de « folie » (alors
que ce terme est péjoratif et inadéquat d’un point de vue scientifique). Enfin, il
demeure trés bref et allusif. L'extrait C est bien mieux construit au point de vue de
I’analyse de la notion d’étranger et de sa mise en relation avec le phénomeéne d’alié-
nation. Le vocabulaire est plus précis et I'analyse moins précipitée. Mais I'exemple
est maintenu au statut d’allusion, il n’est pas détaillé, et sa valeur propre n’est pas
appréciée. L'extrait B, sans étre parfait, propose du moins une analyse plus détaillée
de I'exemple, en cite un passage, et prend surtout le temps de parler de l'effet de
I'ceuvre sur le spectateur, sans réduire celui-ci a un « message » mais en parlant d’une
expérience et des réflexions que celle-ci provoque. Enfin, il prend soin de rappeler
les termes du sujet.



La conscience et l'inconscient

Exercice 3

(analyse de la notion « d’étranger » a travers des exemples précis) Qu’apprend-on
guand on apprend une langue étrangere ? Un nouveau vocabulaire, des regles
de grammaire, certes, mais aussi et surtout une nouvelle fagon de penser, de se
représenter le monde, car la langue étrangeére n’est pas qu’un ensemble de mots,
elle est le véhicule d’une culture, d’une histoire et d’'un mode de raisonnement bien
particuliers. Ainsi, ce qui fait qu’une langue est étrangere, ce n’est pas seulement
son extériorité par rapport a nous, mais aussi sa richesse, son caractére inépuisable,
dont nous aurons toujours a apprendre, et qui nous met en relation directe avec un
univers dont nous ignorions beaucoup jusqu’alors.

L'étranger, c’est celui qui n’est pas moi. On peut tres facilement penser a la recom-
mandation de « ne pas parler aux étrangers » que les enfants recgoivent de leurs
parents. Mais I’étranger ne se réduit pas au statut d’une figure inquiétante ou
menagante. lls possede ces caracteres, parce qu’il est en effet « étrange ». Mais ce
qui est « étrange » inquiéte davantage parce que je ne le connais pas, parce qu'il
rompt avec mes habitudes, que parce qu’il représenterait une menace effective. Par
ailleurs, I’étranger est certes différent, mais il n’en reste pas moins un étre humain,
avec lequel je partage des caractéres communs. Il est a la fois proche et loin de moi.

(application de I’'analyse de I’étranger a la question posée par le sujet dont il faut
montrer la spécificité) Suis-je, vis-a-vis de moi-méme, un étranger ? La question n’est
pas de savoir si je peux, simplement, me connaitre moi-méme. La notion d’étranger
implique une plus grande radicalité que ce qui est « inconnu » ou « mal connu ». C'est
une autre personne. (rapide évocation d’arguments allant dans le sens de la thése) Il
est vrai que certains aspects de ma personnalité m’échappent, qu’il m’arrive de « me
surprendre », d'agir ou de parler de fagon inattendue, méme de mon propre point de
vue. La psychanalyse de Sigmund Freud a, depuis ses débuts, tenté de rendre raison
de ce phénomene en proposant I’hypothése de I'inconscient, une instance psychique
distincte de ma conscience lucide et qui se manifesterait a mon insu. (bréves objec-
tions a ces arguments, afin de construire un véritable probleme) Mais cela fait-il
pour autant de moi un « étranger » vis-a-vis de moi-méme, c’est-a-dire une « autre »
personne, quelqu’un de radicalement extérieur, qui n’est a proprement parler « pas
moi » ? Ne suis-je pas présent dans chacune des actions de mon esprit, méme les
plus obscures et les plus confuses, et a ce titre ne suis-je pas « moi-méme » y compris
lorsque je « m’échappe » le plus a moi-méme ? Peut-on comparer le rapport de soi
a soi avec celui que j'entretiens vis-a-vis d’un étranger, ou bien cette métaphore
possede-t-elle d’indépassables limites ?

riges

Cor







Chapitre 2
Autrui



Chapitre 2. Cours

Cours

Définir la notion et faire travailler les mots

() se constituer un lexique, explorer le vocabulaire

«llyamoi, et puisil y a les autres »;
« Autrui n’est pas si différent de

moi » ; « Les autres ne te veulent pas
que du bien » ; « Je sais comment
pensent les autres ».

L’autre, ou autrui, c’est un autre
individu appartenant a la méme
espéce (humaine, si l’'on parle
d’« autrui »), similaire mais
différent.

Premier axe :

« Autrui » en son sens descriptif ;
c’est notre semblable au point de
vue de I'espéce humaine. Ce sont
aussi « les autres » en un sens trés
neutre, a savoir une masse indéter-
minée d’individus appartenant a un
groupe quelconque.

Proches : autre, altérité, similitude,
espece, humanité, alter ego, socia-
bilité, amitié, lien, intersubjectivité.

Opposés : identité, incommensu-
rabilité, isolement, asociabilité,
solitude, érémitisme.

Quand parle-t-on d’« autrui », d’« autre » ou d’« altérité », et a quels domaines
peut-on rapporter les différents usages de ces concepts ?

« Aime ton prochain comme toi-méme » ;
« Tu n’est pas tres altruiste » ; « Tu ne dois
pas faire a autrui ce que tu ne voudrais
pas qu’on te fasse » ; « Le bien d’autrui ne
t’appartient pas ».

Autrui, dans un sens proche du
précédent, désigne une certaine
forme de modéle ou de point de
référence, notamment en morale.

Deuxiéme axe :

« Autrui » en son sens moral et normatif ;
c’est notre semblable en tant qu’il nous
oblige a considérer nos devoirs, notre
identité ou nos valeurs avec un relatif
recul, ou sous un point de vue différent.

Il peut étre un modele, un point de
référence, mais aussi un repoussoir, un
contre-exemple.

Proches : morale, recul, prochain,
semblable, frére, fraternité, compassion,
sympathie, humanité.

Opposés : isolement, préjugé, incompré-
hension, hostilité, intolérance, égocen-
trisme, indifférence.

() Repérer les confusions ou erreurs possibles

Les questions portant sur notre rapport a autrui ne portent généralement
pas sur ce que pense autrui a notre sujet. |l est courant qu’un sujet incluant
la notion d’autrui entraine des traitements concentrés sur le regard porté par
autrui sur moi-méme, la fagon dont autrui me juge, me méprise ou s’en tient
aux apparences. Ces idées ne sont pas forcément hors de propos, mais loin



Autrui

d’étre au premier plan d’une réflexion sur notre rapport a autrui : dans ce cas,
il est toujours essentiel de partir de nous-mémes, de la fagon dont autrui nous
apparait etinfluence nos pensées autant que nos actions. Autrui est toujours un
sujet qui apparait a notre propre perception, a notre propre jugement, et que
nous appréhendons depuis I'extérieur ; veillez a toujours tenir compte de cette
perspective, pour ne pas réduire votre traitement a la question du jugement ou
de la morale en général.

(® Tenter une premiére définition développée : étymologie

et termes techniques

* Le concept d’autrui semble étre un concept simple, presque minimaliste, c’est
« I'autre » al'intérieur d’'un groupe donné, celui qui appartient au méme groupe
sans pour autant étre moi. Ce qui distinguerait, en ce sens, autrui de moi-méme,
ce serait son individualité, les caracteres qui n‘appartiennent qu’a lui; mais au
point de vue de I'espéce, de ses propriétés essentielles, autrui et moi sommes
semblables, similaires. Certes pas identiques, mais en aucun cas dissemblables au
point de ne pas nous reconnaitre. Sous ce point de vue, la définition d’autrui est
purement négative : autrui se distingue en ceci qu’il n’est pas moi ou qu’il n‘est
pas seulement un étre humain générique, mais un individu. Mais, d’un point de
vue global, définir autrui revient a définir I’étre humain en lui, a retrouver ses
caracteres communs au lieu de ce qui fait sa différence propre. En d’autres termes,
ce qui caractérise autrui est un ensemble de détails contingents, de propriétés
superficielles qui ne peuvent dissimuler I'essentiel : notre appartenance commune
a I’humanité, ou a un groupe humain (politique, social, culturel) bien identifié.

» C’est a travers I'expérience que nous en faisons, a travers la question de la
découverte de I'autre et de notre face-a-face avec lui, que le concept d’autrui
prend toute son épaisseur. Si, en ce qui concerne sa seule définition, I'idée
d’autrui peut paraitre bien pauvre, elle trouve donc son intérét lorsque I'on
se tourne vers la rencontre vécue avec autrui : qu’est-ce que rencontrer une
autre personne ? Comment savons-nous qu’il s’agit d’'une autre personne, d’un
autre membre de notre espéce ? D’apres quels indices ? Et surtout, comment
prétendons-nous comprendre, voire connaitre une autre personne, si tout ce
gue nous en recevons sont de brefs signaux extérieurs, si nous ne sommes
jamais, en quelque sorte, « dans sa téte » ? Autrui est donc en soi un objet
problématique, parce que la connaissance que nous en avons semble aussi
intuitive que contradictoire. D’un c6té, rien de plus simple que de savoir « qui
j’aien face de moi » ; d’un autre, puis-je seulement dire que je connais qui que
ce soit en-dehors de moi-méme ? Si je ne regois des autres qu’un ensemble de
signes, et qu’un signe n’est jamais la chose dont il est le signe, a partir de quel
moment puis-je estimer que je les ai « vraiment » observés tels qu’ils sont ?

* Autrui n’est pas seulement pour moi un objet de connaissance, et encore
moins un objet parmi d’autres : il est un « autre moi » qui interpelle mon sens
moral. Il n’est pas anodin que la formule « mets-toi a sa place » soit si souvent

Cours




utilisée pour éveiller le sens moral d’un individu (voir a ce sujet le chapitre 19
sur le devoir moral) ; 'autre, c’est celui auquel je peux m’identifier, c’est aussi
un étre sensible dont la peine ou la douleur peuvent susciter ma compassion,
mon empathie. Non seulement cela explique pourquoi autrui peut me servir
de miroir ou de modele (voire de contre-exemple), mais il se pourrait que la
question du rapport a l'autre soit a la racine du probleme moral. Rousseau
estimait par exemple que toute la morale trouvait son fondement dans la pitié,
cette étrange aptitude que nous avons de « ressentir avec » autrui, de ne pas
supporter le spectacle de la douleur de I'autre (a moins d’y avoir été habitué).
Sans essayer ici de trancher sur ce point, il n’en reste pas moins que I'indiffé-
rence envers l'autre, le fait de traiter autrui comme un objet et non comme
un « autre nous-mémes » est communément signe de froideur, d’immoralité
voire de cruauté. Ce qui justifierait la morale, ce qui expliquerait que I'on ait
des devoirs envers autrui, ce ne serait pas un principe absolu et abstrait, mais
ce serait la simple existence d’autrui, la valeur propre et irréductible que cette
existence fait surgir par elle-méme dans notre univers.

Peut-on seulement se connaitre soi-méme, et connaitre le monde, sans
connaitre autrui ? En effet, si I'on dit qu’autrui « surgit dans notre univers »,
cela voudrait dire qu’avant autrui, il existe déja un univers que nous nous
représentons, que nous imaginons ; cela impliquerait que nous pouvons
penser, avoir conscience de nous-mémes et de ce qui nous entoure, sans avoir
recu pour cela I'aide d’autrui. Or, ne s’agit-il pas d’une pure fiction ? Peut-on
seulement prétendre que notre vision du monde et de nous-mémes ne doit
rien a lI'influence d’autrui ? Certes, les jugements que nous entendons, les
paroles et les images qui nous parviennent peuvent orienter nos réflexions
et nos comportements. On peut ajouter a raison que c’est dans la rencontre
avec autrui comme étranger, par la perception de sa différence, que je suis
moi-méme renvoyé a ma propre individualité, que je suis invité a prendre du
recul sur mes valeurs, mes idées ou mon identité ; que je suis donc amené a
réfléchir autant sur ce qui nous différencie que sur cette humanité qui nous
réunit. Mais, bien plus radicalement, peut-il seulement exister une conscience
et une pensée humaines sans qu’il y ait d’abord eu une rencontre avec les autres
étres humains ? Si, par exemple, notre esprit ne peut se développer que grace
au langage et a la culture, alors il n’y a pas d’humanité sans contact avec les
autres (voir les chapitres 5 et 6 sur la culture et le langage). Pour autant, ne
peut-on pas admettre qu’une certaine forme de solitude demeure nécessaire
pour penser ou pour agir ? L'échange avec autrui est-il nécessairement porteur
de vérité ou de justice ? (voir, sur la vérité, le chapitre 11)



Autrui

@ Identifier les grands axes problématiques

Lidentité d’autrui Ce que l'on doit a autrui

Les axes probléematiques

Connaitre autrui et se connaitre
soi-méme : Qu’est-ce que comprendre
ou connaitre autrui ? A quelles
conditions cette connaissance est-elle
possible ? Faut-il pour cela s’en sentir
proche, s’identifier a lui ? Faut-il

avoir recours au dialogue ? Que nous
apprend autrui sur nous-mémes ?

Altérité et rapport a soi : Peut-on étre
soi-méme sans les autres ? N’existons-
nous que par le regard d’autrui ?
Avons-nous besoin d’autrui pour avoir
conscience de nous-mémes ? Le désir
suppose-t-il autrui, ne porte-t-il que
sur ce que désire autrui ?

Similitude et étrangeté : Un homme
peut-il m’étre completement étranger ?
Autrui est-il mon semblable ? Est-il un
autre moi-méme ?

Le respect : Pourquoi respecter autrui ?
Que respecte-t-on chez autrui, sa diffé-
rence, son individualité, son humanité ?
Ne respectons-nous autrui qu’afin qu’il

nous respecte ? Quelle différence entre
respect et politesse ? Peut-on respecter
autrui sans le juger ?

Amour et amitié : Respecter autrui
signifie-t-il aimer autrui ? A-t-on

le devoir d’aimer autrui ? Lamitié
est-elle la forme idéale du rapport a
autrui ? Aimer autrui suppose-t-il de
le connaitre ? Ai-je le devoir de faire le
bonheur des autres ?

Le rapport moral : Peut-on avoir des
exigences envers autrui ? N'a-t-on de
devoirs qu’envers autrui ? Peut-on
juger autrui ? La passion nous sépare-
t-elle d’autrui ?

L’espace collectif : En quoi suis-je
concerné par la liberté des autres ?
En quoi suis-je concerné par leur
bonheur ? A-t-on besoin des autres
pour étre libre ? Pour étre heureux ?

Cours




(3]
o

Chapitre 2. Cours

Lire, apprendre et comprendre avec les auteurs

Aristote

Extrait Ethique a@ Nicomaque (Ive siécle av. J.-C.) (trad. Thurot, Didot, 1823)

« L'amitié est une vertu, ou du moins toujours unie a la vertu. Elle est ce qu’il
y a de plus nécessaire a la vie ; car il n’est personne qui consentit a vivre privé
d’amis, d(t-il posséder tous les autres biens. En effet, c’est quand on possede des
richesses considérables, des dignités, et méme la puissance souveraine, que I'on
sent principalement le besoin d’amis ; car a quoi servirait cette surabondance
de biens et de pouvoir, si I'on n’y joignait la bienfaisance, qui s’exerce ou se
pratique principalement a I'égard de nos amis, et qui mérite alors les plus justes
louanges ? [...] D’un autre c6té, sil’'on est dans I'indigence, ou dans I'infortune de
quelque espéce que ce soit, on ne croit avoir de refuge que le sein de I'amitié.
Jeune, elle vous garantit des fautes ou I'inexpérience peut vous faire tomber ;
vieux, elle vous prodigue ses soins, et vous offre son secours pour I'accomplis-
sement des actions ou des desseins que les infirmités de I’dge vous rendraient
impossibles [...]. Quiconque a voyagé a pu s’en convaincre, et reconnaitre combien
I’homme est ami de I’homme, combien la société de son semblable lui convient
et le charme. Lamitié semble étre le lien qui unit les cités, et les législateurs
semblenty avoir attaché plus d’importance qu’a la justice méme : car la concorde
a déja quelque chose quiressemble a I'amitié ; et c’est elle qu’ils aspirent a établir,
tandis qu’ils s’efforcent de bannir la discorde, comme étant le plus redoutable
fléau des états. Dailleurs, supposez les hommes unis par I'amitié, ils n’auraient
pas besoin de la justice ; mais, en les supposant justes, ils auront encore besoin
de I'amitié ; et certes, ce qu’il y a de plus juste au monde, c’est la justice qui peut
se concilier avec la bienveillance. Mais I'amitié n’est pas seulement nécessaire,
elle est aussi ce qu’il y a de plus noble et de plus beau : car nous louons ceux
qui ont la passion de I'amitié ; et le grand nombre d’amis est considéré comme
une des choses les plus honorables. Il y a méme des gens qui pensent que ceux
qui savent étre amis, ne peuvent manquer d’étre vertueux. »

Pourquoi Aristote écrit-il cela?

La vertu d’amitié occupe une place centrale dans la pensée antique, bien plus
qu’elle ne le fera par la suite : elle est tenue, par Aristote autant que par Epicure,
comme l'une des vertus les plus nobles, si ce n’est la vertu la plus élevée de toutes
(au-dela de I'amour, donc, qui — pour simplifier — attendra l'arrivée des grands
monothéismes et I'idée d’un dieu qui « est amour » pour devenir le modeéle
de la bienveillance et de la vertu humaines). A travers I’éloge de I'amitié qu’il
propose, Aristote offre du méme coup une description singuliere de la figure
d’autrui, qu’il s’agit pour nous d’éclaircir.



Autrui

Quelles sont les idées centrales ?

* L'amitié est un besoin fondamental de I’étre humain, et concentre a elle seule
toutes les autres vertus. Qu’est-ce en effet que I'amitié ? C’est éprouver un
attachement profond et durable envers un autre individu, un attachement de
nature plus morale que charnelle. En grec, la philia désigne cet attachement,
et se traduit parfois par « amour » (d’ailleurs, le mot « ami » conserve dans
son étymologie la racine du verbe « aimer »), mais se distingue de I'eros qui
renvoie, lui, au désir charnel envers une autre personne (et a donné le mot
« érotique »). Or, I'amitié ainsi décrite est a la fois un besoin et un modéle :
tout homme est capable d’entendre que la solitude absolue est une souffrance
indescriptible, tout homme comprend donc la nécessité de I'amitié pour
I’épanouissement de I'esprit. En outre, I'amitié incite I'individu a faire preuve
de bienveillance envers ses semblables, ce qui résume, dans ce simple terme,
tout ce qui fait la vertu selon Aristote : souci du Bien, recherche de la juste
mesure, refus de I’'exces en toute chose, poursuite de la justice et de la paix.

* L’ami est un « autre moi-méme », dont la fréquentation est un plaisir en soi,
ce qui traduit un idéal de liberté et de poursuite de la vérité par le dialogue. ||
est intéressant de noter que, dans ce bref passage, Aristote associe I'amitié a la
société politique. Il ne considére donc pas que la cité (polis, la forme de société
politique dominante en Grece classique) est le résultat d’un calcul d’intérét, ou
qu’elle n’a pour fonction que de satisfaire nos besoins. Au contraire, le lien social
trouve son fondement et son aboutissement dans la relation d’amitié, qui est une
relation désintéressée et libre (on n’est pas ami avec quelqu’un par intérét, mais
« parce que c’était lui, parce que c’était moi », pour citer Montaigne —autrement
dit, sans autre raison que le plaisir d’étre avec un autre). La cité a donc pour fin,
non seulement la satisfaction des besoins, mais outre cela d’offrir les conditions
propices a I'exercice des vertus que concentre en elle I'expérience de I'amitié :
bienveillance, justice, dialogue et amour du vrai. Lamitié révele que le rapport
a l'autre n’est pas un rapport simplement intéressé, mais qu’il ouvre la voie a
une recherche libre de la vérité comme du bonheur (voir les chapitres 15, 16
et 17 sur la politique, le droit et les échanges).

(©) Emmanuel Levinas

Extrait Ethique et infini, dialogues avec Philippe Nemo, Fayard, 1982

« 'abord du visage n’est pas de I'ordre de la perception pure et simple. [...]
Positivement, nous dirons que dés lors qu’autrui me regarde, j’'en suis respon-
sable, sans méme avoir a prendre de responsabilités a son égard ; sa respon-
sabilité m’incombe. C’est une responsabilité qui va au-dela de ce que je fais.
D’habitude, on est responsable de ce qu’on fait soi-méme. [...] Le lien avec autrui
ne se noue que comme responsabilité, que celle-ci, dailleurs, soit acceptée ou
refusée, que I'on sache ou non comment I'assumer, que I’'on puisse ou non faire

Cours




quelque chose de concret pour autrui. [...] J'analyse la relation inter-humaine
comme si, dans la proximité avec autrui — par-dela I'image que je me fais de
I’'homme — son visage, I'expressif en autrui (et tout le corps humain est, en ce
sens, plus ou moins, visage), était ce qui m’ordonne de le servir. J’emploie cette
formule extréme. Le visage me demande et m’ordonne. Sa signification est un
ordre signifié. Je précise que si le visage signifie un ordre a mon égard, ce n’est
pas de la maniere dont un signe quelconque signifie son signifié ; cet ordre est
la signifiance méme du visage. »

Le motif du visage d’autrui est extrémement présent dans la philosophie morale
d’Emmanuel Levinas, qui voit dans la confrontation a l'autre la racine absolue
de notre conscience de responsabilité. Levinas revient ici sur cette question au
cours d’un entretien, ce qui lui permet de clarifier la nature de la rencontre avec
autrui, du face-a-face et de son retentissement éthique.

L'apparition du visage de I'autre (et méme de sa silhouette) n’est comparable a
aucune autre expérience. On ne se contente jamais de simplement « percevoir »
un visage, le visage n’est pas un objet du monde comme les autres. Je pergois
immédiatement quelque chose « d’autre » dans le visage « de I'autre », si I'on
peut dire. Levinas évoquera a ce sujet le concept d’infini : il y a, derriére le regard
d’autrui, un vertige, un infini dont sont dépourvus les objets ordinaires de ma
perception. C'est pourquoi un visage factice ou un mannequin ne produit aucun
effet semblable, seulement une géne ou une inquiétude. En revanche, le visage
humain ouvre la perspective de mon expérience et me confronte a I’humanité
de l'autre, qui se manifeste comme un infini.

Lorsque je me trouve face a autrui, je suis immédiatement renvoyé a ma
propre responsabilité. Cette singularité absolue de la rencontre avec autrui,
selon Levinas, aboutit a une situation qui engage ma responsabilité. Lorsque
surgit le visage d’autrui, je me sens aussitot responsable, ou du moins tenu de
I’étre, que je le veuille ou non. L'appareil conceptuel qui permet a Levinas de
justifier ce phénomeéne est hautement complexe, néanmoins nous pourrions
le résumer comme suit : le regard porté sur moi, qui se présente comme un
absolu, me renvoie a ma propre culpabilité, au fait que je ne suis qu’un objet
pour ce regard absolu. Cette culpabilité élémentaire, fondamentale, est en
méme temps ce qui m’ordonne d’étre responsable, de me montrer a la hauteur
de ceregard « de I'autre », de cette expression infinie que je ne parviens jamais
a totalement décrypter. C’est I'insondable profondeur du regard de l'autre
qui me renvoie a celle de ma responsabilité morale.



Autrui

@ Se servir de sa culture pour explorer les enjeux et les pistes d’analyse

Quelques ceuvres a lire ou a regarder, pour alimenter votre réflexion
et enrichir vos devoirs.

e Comme nous I'avons évoqué plus haut, le regard d’autrui, ou son comportement,
a ceci de particulier que, par son étrangeté, il tend a me renvoyer a ma propre
bizarrerie, a la contingence de ce que je suis moi-méme. Ainsi, la différence
culturelle peut-elle aboutir a des attitudes tres diverses, allant du rejet de I'autre
comme étant radicalement différent, incompatible avec ce qui nous constitue
en propre, a la relativisation de notre propre perception de nous-mémes, de nos
valeurs culturelles et morales. On recommandera donc de réfléchir sur la question
de l'altérité au point de vue culturel, notamment a la lumiére de I'épisode histo-
rique de la controverse de Valladolid, qui a fait I'objet d’une libre adaptation
romanesque et cinématographique (voir le chapitre 5 sur la culture). Il sera
également pertinent de s’interroger sur ce qui fait de Meursault un « étranger »
au sens fort dans L’Etranger d’Albert Camus (1967). Le film Lost in Translation de
Sofia Coppola (2003) offre enfin une lecture originale, touchante et amusante des
notions d’incompréhension et de solitude, ainsi que du lien particulier que I'on
peut établir avec I'autre a I'intérieur méme de cette solitude.

Cours

» Si alter désigne en latin « I'autre », le terme qui signifie « a I'autre, a autrui » est
alienus. Ainsi, de la figure d’autrui a celle de l'alien, il n’y a qu’un pas. La thématique de
I'extraterrestre est loin d’étre 'apanage de la littérature et du cinéma contemporains :
on en trouve des traces jusque dans I’Antiquité (L’Histoire vraie de Lucien (11® siécle)
évoque des habitants de la Lune, Le Conte du coupeur de bambou (ou « de la princesse
Kaguya », Japon, x€ siecle) parle d’une princesse venue « de la capitale de la Lune », et
Cyrano de Bergerac prétend a son tour narrer L’Histoire comique des Etats et empires
de la Lune (1657)). Or, dans chacune de ces situations, le motif de I’habitant d’un autre
monde que le nbtre sert de véhicule a une réflexion sur l'altérité, autant que sur nos
caracteres propres et sur nos propres bizarreries, comme a travers un miroir inversé.
Il est ainsi trés éclairant d’observer I'évolution de la figure de I'alien tout au long du
xx& siecle, depuis les envahisseurs de la planéte « rouge » qui, en pleine guerre froide,
représentaient la quintessence de I'ennemi hostile (Invaders from Mars, 1953), jusqu’a
une figure autrement plus bienveillante et pacifique de « I'autre » ou du « visiteur »
(Rencontre du troisieme type et E.T. de S. Spielberg, 1977 et 1982). Lextraterrestre en
tant que « monstre » innommable, indescriptible et menagant peut aussi faire signe vers
notre peur de I'inconnu, de I'absolument autre comme réalité inconnaissable et objet
d’angoisse, ou nous renvoyer vers notre propre fragilité d’étres incarnés, organiques et
mortels (voir bien sir Alien de Ridley Scott (1979), également cité dans le chapitre 13
sur le vivant). Tout récemment, le film Premier contact (Arrival, de D. Villeneuve (2016))
envisage la question de l'altérité absolue sous I'angle original de la linguistique, et
propose ainsi une représentation saisissante de I'effort de compréhension entre deux
espéces radicalement étrangéeres I'une a l'autre.



Exercices

Compétence « Analyser ». Comment analyser un extrait de texte.

Les indications qui suivent I'extrait sont censées vous aider a comprendre ce qu’il
faut identifier dans un texte a commenter, et vous proposer des pistes pour relier
ces éléments a vos propres connaissances. Nous nous appuierons sur un extrait du
Discours sur I’'inégalité illustrant la conception rousseauiste de la pitié.

Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l'origine et les fondements de I’iné-
galité parmi les hommes (1755)

« La pitié est un sentiment naturel, qui modérant dans chaque individu 'activité de
I'amour de soi-méme, concourt a la conservation mutuelle de toute I'espece. C'est
elle qui nous porte sans réflexion au secours de ceux que nous voyons souffrir;
c’est elle qui, dans I'état de nature, tient lieu de lois, de meeurs et de vertu, avec cet
avantage que nul n’est tenté de désobéir a sa douce voix ; c’est elle qui détournera tout
sauvage robuste d’enlever a un faible enfant, ou a un vieillard infirme, sa subsistance
acquise avec peine, si lui-méme espére pouvoir trouver la sienne ailleurs ; c’est elle
qui, au lieu de cette maxime sublime de justice raisonnée : Fais a autrui comme tu
veux qu’on te fasse, inspire a tous les hommes cette autre maxime de bonté naturelle
bien moins parfaite, mais plus utile peut-étre que la précédente : Fais ton bien avec le
moindre mal d’autrui qu’il est possible. C'est, en un mot, dans ce sentiment naturel,
plutdt que dans des arguments subtils, qu’il faut chercher la cause de la répugnance
qgue tout homme éprouverait a mal faire, méme indépendamment des maximes de
I’éducation. »

Indications :
Quel est I'objet, I'élément dominant de ce texte ?
Quelle est la these défendue a son sujet ?
En quoi peut-elle paraitre originale, surprenante, paradoxale ?
Peut-on formuler des objections contre cette thése ?
Peut-on trouver des exemples permettant de défendre cette thése ?



Autrui

Exercice 2 Compétence « Discuter ». Comment discuter une thése philosophique.

= Chacun des extraits suivants peut contenir des éléments positifs, mais présente
aussi un ou plusieurs points a améliorer dans la discussion de thése philosophique
qu’il propose. Identifiez ces points a améliorer, et décrivez-les. Le sujet traité est
« Avons-nous le devoir d’aimer autrui ? ». La thése en question correspond a
I'extrait de Rousseau cité dans I’'exercice précédent.

ExTRAIT A Rousseau évoque la notion de pitié pour nous faire comprendre qu’il
existe en nous un élan spontané de compassion envers autrui. Il s'agirait méme, selon
lui, du fondement de la morale humaine. Pourtant, cette affirmation repose entie-
rement sur son systéme philosophique, et d’autres philosophes sont en désaccord
avec Rousseau (comme par exemple Voltaire ou Nietzsche). Cette opinion n’est donc
pas nécessairement acceptable.

ExTRAITB  La notion de pitié peut nous servir a comprendre en quoi consiste notre
lien moral avec autrui. Selon Rousseau, nous aimons naturellement nos semblables :
I’hnomme est un étre bon par essence, et seule la société le corrompt. Par conséquent,
nous avons bien le devoir d’aimer autrui, car nous avons le devoir de retourner a notre
nature premiere. Mais peut-on vraiment considérer que I’'homme est bon par nature ? Cet
amour peut-il étre observé autour de nous ? Rien ne le prouve, et I'on pourrait objecter
a Rousseau que I'idée de I'homme naturel est loin d’étre universellement admise.

ExTrAaIT C  Rousseau affirme que la pitié est naturelle chez I’lhomme. Mais la
pitié et I'amour sont-ils équivalents ? La pitié est un élan de compassion, elle est
un sentiment de peine éprouvé envers autrui; c’est elle qui nous conduit a agir
pour minimiser la souffrance de ceux dont nous observons la détresse. Mais nous
apprend-elle vraiment que I'amour est un devoir ? En outre, la pitié est-elle toujours
une référence suffisante pour penser nos devoirs envers autrui ? N’est-elle pas trop
sélective, trop subjective ?

Exercices




Compétence « Rédiger » — Construction guidée d’un plan.

Sujet : « Peut-on étre soi-méme sans les autres ? ».

Tout d’abord, construisez une alternative de départ, qui vous permet d’opposer
une thése (une réponse affirmative a la question) et une antithese (une
réponse négative) : pourquoi peut-on dire que les autres, par définition, sont
la condition essentielle de mon identité, de ma conscience de moi-méme, de
mon évolution en tant qu’individu ? Pourquoi, a I'extréme inverse, peut-on
considérer que mon identité ou ma conscience suppose que je m’isole, que
je me sépare d’autrui ?

Une fois cette alternative posée, tachez de la développer cela au moyen de
remarques assez larges et générales, qui pourront se décliner en plusieurs
arguments. Comment chaque réponse peut-elle prendre une forme plus
développée, plus riche dans son énoncé ? Quelles pistes d’arguments, d’exemples
et de références pensez-vous pouvoir utiliser ?

Demandez-vous ensuite comment dépasser cette alternative thése/antithése de
départ. Plusieurs possibilités s’offrent a vous : redéfinir les principaux concepts,
identifier une troisieme voie de réponse, ou encore approfondir la critique et
reformuler les enjeux du sujet. Si nous sommes face a une contradiction entre
lathése et I'antithese, alors comment faire pour identifier un terrain commun,
ou pour renverser le sens de la question et en repenser les enjeux ?



