


Introduction

Compétences :  
Philosophie 

terminale

9782340-111356_001_368.indb   79782340-111356_001_368.indb   7 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



8

Introduction

1	 Les compétences majeures nécessaires à l’apprentissage d’un cours 
	 de philosophie

A	 Définir la notion et faire travailler les mots
a. Se constituer un lexique, explorer le vocabulaire.
b. Repérer les principales confusions ou erreurs possibles.
c. Tenter une première définition développée.

Des éléments de vocabulaire et des précisions plus techniques pour orienter votre 
travail de définition, dans une perspective critique vous permettant d’aborder les 
principales problématiques.

B	 Identifier les grands axes problématiques d’une ou de plusieurs notions
Résumé non-exhaustif des grandes questions qu’il est possible de poser sur une 
thématique donnée, ou des angles d’approche privilégiés pour problématiser une 
notion (tableau réalisé à partir d’une analyse des sujets tombés au baccalauréat 
depuis 1995).

C	 Lire, apprendre et comprendre avec les auteurs
Des extraits de textes classiques accompagnés de questions et d’indications, pour 
s’entraîner à identifier les éléments majeurs d’une argumentation philosophique, 
et à les relier aux problématiques générales du chapitre.

D	 Se servir de sa culture pour explorer les enjeux et les pistes d’analyse
Des suggestions (forcément arbitraires, mais bienveillantes) de textes, de films ou 
de références plus variées pouvant servir de support à une réflexion autonome 
et approfondie sur le thème du chapitre.

9782340-111356_001_368.indb   89782340-111356_001_368.indb   8 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



9

Introduction

2	 Les compétences majeures attendues en exercice de philosophie

1. ANALYSER 2. MOBILISER 3. DISCUTER 4. RÉDIGER

1.1 un sujet 
de dissertation

2.1 une thèse issue 
du cours

3.1 une thèse 
philosophique

4.1 un plan

1.2 un texte 
à expliquer

2.2 une réflexion 
personnelle

3.2 une opinion 
courante

4.2 une 
introduction  
(de dissertation 
et d’explication 
de texte)

1.3 une thèse 
philosophique

2.3 une analyse 
conceptuelle 
ou notionnelle

3.3 un exemple 4.3 un argument

1.4 un concept ou 
une notion

2.4 un exemple 
appris en cours 
ou ailleurs

3.4 une analyse 
de concept 
ou de notion

4.4 une analyse 
de texte

1.5 un exemple 2.5 une opinion 
courante

3.5 un argument 
philosophique

4.5 une conclusion 
(de dissertation 
et d’explication 
de texte)

1.6 un procédé 
rhétorique

2.6 sa culture 
personnelle

3	 Exercices-types proposés dans le manuel

(Trois exercices par chapitre, sur la base d’une combinaison compétence/type d’exercice 
pour chaque exercice individuel ; chaque chapitre contient un exercice consacré aux 
compétences « analyser » et « rédiger », les compétences « mobiliser » et « discuter » 
alternent d’un chapitre à l’autre)

1. Contre-exemples à analyser et critiquer : courts paragraphes (inspirés de devoirs 
réels, mais reformulés et adaptés au contenu du chapitre) comprenant des insuffi-
sances qu’il s’agit de repérer et de caractériser.

2. Exemples à hiérarchiser : choisir parmi une liste de courts paragraphes rédigés 
(inspirés de devoirs réels, mais reformulés et adaptés au contenu du chapitre) les 
plus pertinents par rapport à la question posée / l’énoncé à analyser.

3. Analyse guidée : série d’indications qui sont censées permettre à l’élève d’orienter 
son analyse dans une direction pertinente, sans lui imposer nécessairement une 
seule solution. Le but est avant tout de mettre en lumière les réflexes prioritaires et 
les erreurs à éviter.

9782340-111356_001_368.indb   99782340-111356_001_368.indb   9 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



10

Introduction

4. Rédaction guidée : dans le même esprit que le précédent, série d’indications 
qui concentrent la démarche sur la rédaction d’une partie spécifique d’un devoir 
de philosophie (introduction, développement, conclusion), tantôt en dissertation, 
tantôt en explication de texte.

5. Construction guidée d’un plan : série de questions censées permettre à l’élève 
d’adopter les bons réflexes dans une construction de plan, de voir les erreurs les 
plus aisément évitables, sans lui imposer pour autant une solution unique (mais en 
lui proposant quelques pistes envisageables).

4	 Répartition des compétences abordées et des exercices proposés  
dans le manuel

Thème(s) du programme 
et numéro de chapitre

Compétences travaillées  
(outre les compétences 
de révision, identiques 

partout)

Type d’exercice

Chapitre 1 – La conscience 
et l’inconscient

– Analyser un sujet de 
dissertation
– Mobiliser sa culture 
personnelle
– Rédiger une intro-
duction de dissertation

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Rédaction guidée

Chapitre 2 – Autrui – Analyser un extrait de 
texte
– Discuter une thèse 
philosophique
– Rédiger un plan

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Construction guidée 
de plan

Chapitre 3 – L’existence 
et le temps

– Analyser un concept ou 
une notion
– Discuter une opinion 
courante
– Rédiger une intro-
duction de dissertation

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Rédaction guidée

Chapitre 4 – La perception – Analyser un exemple
– Mobiliser une thèse 
philosophique
– Rédiger un argument

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Rédaction guidée

9782340-111356_001_368.indb   109782340-111356_001_368.indb   10 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



11

Introduction

Thème(s) du programme 
et numéro de chapitre

Compétences travaillées  
(outre les compétences 
de révision, identiques 

partout)

Type d’exercice

Chapitre 5 – La culture – Analyser un procédé 
rhétorique
– Discuter un exemple
– Rédiger un plan

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Construction guidée

Chapitre 6 – Le langage – Analyser un sujet de 
dissertation
– Mobiliser une analyse de 
notion ou de concept
– Rédiger une intro-
duction d’explication de 
texte

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Rédaction guidée

Chapitre 7 – L’art – Analyser un texte à 
expliquer
– Discuter une analyse de 
concept ou de notion
– Rédiger une conclusion 
d’explication de texte

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Rédaction guidée

Chapitre 8 – Le travail 
et la technique

– Analyser une thèse 
philosophique
– Mobiliser un exemple
– Rédiger une analyse de 
texte

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Rédaction guidée

Chapitre 9 – La religion 
et la croyance

– Analyser un concept ou 
une notion
– Discuter un argument 
philosophique
– Rédiger un argument

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Rédaction guidée

Chapitre 10 – L’histoire – Analyser un exemple
– Mobiliser une opinion 
courante
– Construire un plan

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Construction guidée

Chapitre 11 – La vérité, 
la raison et la science

– Analyser une thèse 
philosophique
– Mobiliser un exemple
– Rédiger un argument

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Rédaction guidée

9782340-111356_001_368.indb   119782340-111356_001_368.indb   11 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



12

Introduction

Thème(s) du programme 
et numéro de chapitre

Compétences travaillées  
(outre les compétences 
de révision, identiques 

partout)

Type d’exercice

Chapitre 12 – L’interpré-
tation

– Analyser un sujet de 
dissertation
– Mobiliser un exemple
– Rédiger un argument

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Rédaction guidée

Chapitre 13 – Le vivant – Analyser un texte à 
expliquer
– Discuter une opinion 
courante
– Rédiger une analyse de 
texte

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Rédaction guidée

Chapitre 14 – La matière 
et l’esprit

– Analyser un concept ou 
une notion
– Discuter un exemple
– Construire un plan

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Construction guidée

Chapitre 15 – La justice 
et le droit

– Analyser un exemple
– Mobiliser une analyse 
de concept
– Rédiger une introduction 
d’explication de texte

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Rédaction guidée

Chapitre 16 – La société 
et l’État

– Analyser un procédé 
rhétorique
– Discuter une analyse de 
concept
– Rédiger un argument

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Rédaction guidée

Chapitre 17 – Les échanges – Analyser un sujet de 
dissertation
– Mobiliser un exemple
– Construire un plan

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Construction guidée

Chapitre 18 – La liberté – Analyser une thèse 
philosophique
– Discuter une analyse de 
concept
– Rédiger une conclusion 
de dissertation

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Rédaction guidée

9782340-111356_001_368.indb   129782340-111356_001_368.indb   12 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



13

Introduction

Thème(s) du programme 
et numéro de chapitre

Compétences travaillées  
(outre les compétences 
de révision, identiques 

partout)

Type d’exercice

Chapitre 19 – Le devoir 
moral

– Analyser une thèse 
philosophique
– Mobiliser une opinion 
courante
– Rédiger une intro-
duction de dissertation

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Rédaction guidée

Chapitre 20 – Le bonheur 
et le désir

– Analyser un concept ou 
une notion
– Discuter un argument 
philosophique
– Construire un plan

– Analyse guidée
– Contre-exemples à 
analyser
– Construction guidée

Chapitre 21 – La nature – Analyser un exemple
– Mobiliser une opinion 
courante
– Construire un plan

– Contre-exemples à 
analyser
– Exemples à hiérarchiser
– Construction guidée

9782340-111356_001_368.indb   139782340-111356_001_368.indb   13 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



9782340-111356_001_368.indb   149782340-111356_001_368.indb   14 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



Chapitre 1

La conscience 
et l’inconscient

9782340-111356_001_368.indb   159782340-111356_001_368.indb   15 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



16

Chapitre 1. Cours1

Cours

1	 Définir la notion et faire travailler les mots

A	 Se constituer un lexique, explorer le vocabulaire
Quand parle-t-on de « conscience » et d’« inconscient », et à quels domaines 
peut-on rapporter les différents usages de ces concepts ?

« Je suis un être 
conscient, pas quelqu’un 
que l’on peut manipuler »
« C’est une plante, 
elle est dépourvue de 
conscience »
« Il a perdu conscience, 
il n’est plus lui-même »

« Mon enfant prend peu 
à peu conscience du 
monde qui l’entoure »
« Désolé, je n’avais pas 
conscience de ce qui se 
passait »

« Il s’est comporté 
comme un inconscient, 
et maintenant il en paie 
le prix »
« J’ai pris cette décision en 
mon âme et conscience »
« Écoute ce que te dit 
ta conscience »

ڀ	 La conscience est 
un rapport à soi, 
une forme de vie 
psychique qui nous 
définit en tant qu’être 
humain.

ڀ	 La conscience 
désigne un état de 
connaissance de soi 
et du monde, qui 
peut varier dans le 
temps, diminuer ou 
progresser.

ڀ	 La conscience est un 
rapport immédiat du 
sujet à ses devoirs, 
à la morale, et au 
sentiment de respon-
sabilité.

Premier grand axe : ce 
qui relève de l’identité et 
de l’essence de l’individu

Deuxième grand axe : 
Ce qui relève du registre 
de la connaissance 
lucide

Troisième grand axe : 
Ce qui relève du registre 
de l’action morale et 
de la responsabilité

Proches : esprit, âme, 
sujet, identité, intériorité, 
rapport à soi 

Opposés : aliénation, 
folie, impulsivité, 
passion, sentiment, 
automatisme, incons-
cience, inconscient

Proches : lucidité, pensée, 
connaissance, intelli-
gence, calcul, raison, 
réceptivité, objectivité
Opposés : aveuglement, 
oubli, irresponsabilité, 
négligence, sentiment, 
ignorance, folie, passion, 
inconscience, incons-
cient, enfermement

Proches : moralité, 
responsabilité, maîtrise 
de soi, intelligence, 
sentiment 

Opposés : irresponsa-
bilité, négligence, passion, 
inertie, malhonnêteté, 
impulsivité, aveuglement, 
inconscience

B	 Repérer les principales confusions ou erreurs possibles
•	 Conscience/conscient, inconscience/inconscient : l’inconsciENCE est une 

forme de négligence, celle de l’inconscient qu’on accuse d’avoir été imprudent, 
ou alors elle est l’absence de conscience lucide, lorsque l’individu s’évanouit, 

9782340-111356_001_368.indb   169782340-111356_001_368.indb   16 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



17

La conscience et l’inconscient

Co
u

rs

« perd conscience (ou connaissance) ». En revanche, le conscient et l’inconscient 
désignent des sphères d’activité de l’esprit, ou psychè, qui sont étudiées par la 
psychanalyse, une discipline qui tente d’en explorer les structures dans un objectif 
thérapeutique (pour soigner des individus victimes de pathologies – attention à 
ne pas parler de « folie », terme familier et insultant, sans valeur scientifique).

•	 Conscience/esprit/âme/intelligence : tous ces termes semblent renvoyer à 
la même réalité (« ce qu’il y a en moi, ce qui fait ce que je suis »), mais il est 
nécessaire d’en distinguer les nuances :

	– La conscience en général est un état de l’individu qui sait qui il est, où il 
est, ce qu’il peut ou ne peut pas faire dans le contexte où il se trouve. Plus 
généralement, c’est la faculté à « se voir » soi-même et à se reconnaître 
dans ses pensées et ses actions.

	– L’esprit, dont le nom latin spiritus signifie « le souffle » était considéré 
autrefois comme un principe immatériel de vie. On en parle désormais 
davantage comme d’un « principe de la vie psychique », sans préciser 
nécessairement s’il s’agit d’une réalité matérielle ou immatérielle (voir les 
chapitres 13 et 14 sur le vivant, la matière et l’esprit).

	– L’âme est un terme qui peut soit être synonyme de l’esprit au sens 
précédent, soit présenter une consonance plus religieuse, évoquant une 
réalité transcendante qui rapproche son possesseur de l’immatériel ou 
du divin. La notion d’esprit possède elle aussi cette double acception (la 
« spiritualité » appartient en effet à ce registre).

	– L’intelligence est une faculté de calcul et de mise en relation des idées 
ou des concepts, afin de les comparer et d’en déduire d’autres idées ou 
jugements. Elle se rapproche en ce sens de la raison. La conscience se 
manifeste à travers l’intelligence et la raison, mais elle est bien plus que 
ce qu’expriment ces deux termes.

•	 Subjectivité / Objectivité : pour comprendre la différence entre ces deux termes, 
il faut penser à ce qui oppose un sujet et un objet. Le sujet, c’est l’individu 
qui pense, qui dit « je », qui agit. L’objet, c’est littéralement ce qui est sous 
ses yeux, devant lui (voir le chapitre 11 sur la vérité, la raison et la science).

	– La subjectivité c’est donc ce qui fait le sujet, ce qu’on possède lorsqu’on 
est un sujet. Mais c’est aussi la caractéristique d’un jugement, qui est 
« subjectif » lorsqu’il relève uniquement du point de vue individuel d’un 
sujet particulier (mes goûts sont subjectifs, « je n’aime pas les carottes » 
est un énoncé subjectif).

	– L’objectivité c’est au contraire le caractère de l’objet, ce qui le fait objet. 
Un jugement objectif, en ce sens, c’est ce qui tente de se rapprocher le 
plus possible de la réalité des choses, sans dépendre de mes goûts ou de 
mon point de vue personnel (« La Terre tourne autour du soleil » est un 
énoncé objectif). On peut donc être un sujet et tenir un discours objectif 
sur soi-même ou sur le monde.

9782340-111356_001_368.indb   179782340-111356_001_368.indb   17 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



18

Chapitre 1. Cours1
C	 Tenter une première définition développée : étymologie et termes 

techniques
•	 La conscience est un mot qui provient de la combinaison de deux termes latins, 

« cum » (avec) et « scientia » (la science, la connaissance). Elle signifie donc, 
d’un point de vue étymologique « savoir avec », « accompagner de savoir ». 
La conscience est en effet le phénomène par lequel nous accompagnons notre 
expérience du monde et de nous-mêmes d’un certain savoir, d’une certaine 
lucidité quant à ce que nous sommes, et ce face à quoi nous nous trouvons.

•	 La conscience, c’est le fait de « se savoir avec », d’accompagner chacune de nos 
expériences de cette intuition profonde de notre propre existence, de nos propres 
actions et de nos propres pensées. Il peut s’agir alors d’un état (quelque chose 
que nous sommes ou faisons « par définition », sans effort ou naturellement) ou 
bien d’une action, d’un effort vers quelque chose que nous ne possédons pas, 
que nous ne ferions pas spontanément (lorsque l’on devient « plus conscient », 
que l’on s’efforce de se rendre conscients de nous-mêmes et du monde qui nous 
entoure). Le fait d’appartenir à la catégorie des « êtres conscients » signifie que 
nous faisons partie des espèces qui savent qui elles sont, qui ont une connais-
sance plus ou moins étendue de leur environnement et de leurs interactions 
avec celui-ci (d’où le débat récurrent sur le caractère « conscient » de certains 
animaux particulièrement intelligents, auxquels on fait subir différents tests pour 
établir leur degré de conscience ; parmi ceux-ci, le test dit « du miroir », consiste 
à déterminer si des individus sont en mesure de comprendre que le reflet qu’ils 
voient dans un miroir les représente eux-mêmes).

•	 Dans le prolongement de cette idée, la conscience morale est une forme de 
lucidité quant à notre qualité d’êtres moraux, c’est-à-dire une attention envers 
ce que nous « dit » le devoir, ou quant au caractère immoral de ce que nous 
avons commis (la « voix » de la bonne ou de la mauvaise conscience) : la connais-
sance de nos mauvaises actions nous accompagne, « est avec » nous et ne nous 
lâche pas. Cependant, si cette conscience morale se rapproche davantage d’un 
sentiment immédiat ou d’une intuition, il nous est très difficile de dire d’où elle 
provient (de la nature ? de l’éducation ? de la société ?) et pourquoi elle devrait 
avoir une valeur supérieure à d’autres impératifs (la loi, la tradition…). En outre, 
elle peut nous confronter à des cas de conscience, des conflits entre valeurs de 
même importance (étudiez à ce sujet le concept de dilemme ; voir le chapitre 19 
sur le devoir moral).

•	 La conscience est une propriété du sujet, qui, comme en grammaire, est l’être 
agissant, celui qui dit « je », celui qui se trouve à la source de l’action qui se 
produit. Il peut s’agir d’une action de la pensée (calculer, se souvenir, imaginer) 
ou d’une action du corps (courir, sauter, interagir avec l’environnement). Dans 
chaque situation, c’est le sujet qui s’exprime. Le sujet semble donc, ici encore 
par son étymologie, « tout-puissant » par rapport aux actions qu’il exécute. 
Il est souverain de ses décisions, il est actif et non passif (il ne pâtit pas, il agit ; 
rappelons à ce sujet que le mot « passion » se comprend par opposition au mot 

9782340-111356_001_368.indb   189782340-111356_001_368.indb   18 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



19

La conscience et l’inconscient

Co
u

rs

« action »). Tout ce qui le concerne directement parvient à son attention, et, si 
certains aspects du monde extérieur ou de la personnalité d’autrui peuvent lui 
échapper, en revanche il semble raisonnable de supposer qu’il est parfaitement 
transparent vis-à-vis de lui-même. Mais plusieurs de nos expériences quotidiennes 
semblent aller à l’encontre de ce présupposé : il se peut que le sujet pensant et 
agissant ne sache pas toujours pourquoi il pense ou agit, qu’il éprouve des senti-
ments ou même prenne des décisions qui vont apparemment à l’encontre de 
ses propres idées. Se révèle ainsi une intériorité complexe, obscure où l’individu 
découvre sa propre incapacité à contrôler toutes les puissances qui déterminent 
son comportement.

•	 L’inconscient désigne alors dans ce cadre ce qui échappe à la conscience, ce 
qui relève de processus réels dont nous n’avons pas le sentiment, dont nous 
ignorons qu’ils se déroulent en nous, au moment où ils se déroulent. C’est la 
psychanalyse, dont l’une des figures fondatrices fut Sigmund Freud (1856-1939), 
qui donna à ce concept une portée scientifique et philosophique nouvelle. 
La notion d’inconscient, en son sens élémentaire de « pensée non lucide », 
ou de phénomène psychique échappant au contrôle de l’individu, était connue 
de longue date lorsque la psychanalyse est apparue. En revanche, celle-ci 
s’illustra en élevant l’inconscient au statut d’hypothèse scientifique soutenant 
une pratique thérapeutique : l’inconscient devint alors une instance majeure 
du psychisme, dont Freud proposa une description systématique au fil de ses 
différentes « topiques ». Il n’était plus seulement « ce qui échappe à la pensée », 
mais une puissance identifiée, le siège de pulsions inconscientes dont il s’agissait 
d’explorer les structures et les mécanismes, de manière à traiter les troubles 
mentaux résultant de conflits psychiques refoulés.

2	 Identifier les grands axes problématiques

Les grandes notions

Le sujet face à sa propre 
conscience

La conscience face à 
la morale et au devoir

La conscience et le sujet 
face à l’inconscient

Les axes problématiques

ڀ	 La question de l’identité 
humaine et de l’identité 
individuelle : Suis-je 
ce que ma conscience 
reflète de moi ? La 
conscience est-elle le 
propre de l’humanité ?

ڀ	 La question des cas 
de conscience ou 
des conflits entre les 
devoirs : Dois-je écouter 
ma conscience quand 
celle-ci contredit la loi ? 
Ma conscience peut-elle 
s’opposer à ma culture ? 
Peut-elle s’opposer 
à la morale ?

ڀ	 La question du pouvoir 
de l’inconscient sur 
moi-même : Est-il mon 
maître ? Ne suis-je en 
réalité que ce que mon 
inconscient fait de moi ?

9782340-111356_001_368.indb   199782340-111356_001_368.indb   19 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



20

Chapitre 1. Cours1

Les axes problématiques

ڀ	 La conscience et la 
liberté : Être conscient 
ou prendre conscience 
de quelque chose me 
rend-il plus libre ? Ma 
conscience me limite-
t-elle, me freine-t-elle 
dans mon action ou mes 
sentiments ?

ڀ	 La conscience et 
la vérité : La conscience 
est-elle source d’illu-
sions, d’erreurs ? 
Est-ce ma société 
ou mon éducation qui 
font ma conscience 
de moi-même ?

ڀ	 La conscience et autrui : 
Mon rapport à autrui 
me permet-il de mieux 
me connaître ? Peut-il 
mieux me comprendre 
que je ne me 
comprends moi-même ?

ڀ	 La conscience et les 
passions : Suis-je 
toujours moi-même 
lorsque je suis animé 
par la passion ? 
La maîtrise de soi 
est-elle une illusion 
de ma conscience ?

ڀ	 La question 
de la connaissance 
de l’inconscient : est-il 
possible de le connaître 
clairement ? Scientifi-
quement ? Qu’est-ce 
que cela change à 
ce que nous pensons 
savoir de nous-mêmes 
et de l’humanité ?

ڀ	 La relation ambiguë 
de la conscience 
et de l’inconscient : 
Ma conscience et ma 
pensée ont-elles besoin 
d’un inconscient ? 
Sont-ils complémen-
taires ou adversaires ? 
Mon inconscient est-il 
vraiment différent de 
ma conscience, et à quel 
point ? Est-il un « autre 
moi-même » ?

3	 Lire, apprendre et comprendre avec les auteurs

A	 René Descartes

Extrait	 Discours de la méthode (1637)

« Mais […] je pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était 
faux, il fallait nécessairement que moi, qui le pensais, fusse quelque chose. Et 
remarquant que cette vérité, je pense, donc je suis, était si ferme et si assurée, 
que toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n’étaient pas 
capables de l’ébranler, je jugeai que je pouvais la recevoir, sans scrupule, pour 
le premier principe de la philosophie, que je cherchais.

9782340-111356_001_368.indb   209782340-111356_001_368.indb   20 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



21

La conscience et l’inconscient

Co
u

rs

Puis, examinant avec attention ce que j’étais, […] je connus de là que j’étais 
une substance dont toute l’essence ou la nature n’est que de penser, et qui, 
pour être, n’a besoin d’aucun lieu, ni ne dépend d’aucune chose matérielle. En 
sorte que ce moi, c’est-à-dire l’âme par laquelle je suis ce que je suis, est entiè-
rement distincte du corps ; et même qu’elle est plus aisée à connaître que lui, 
et qu’encore qu’il ne fût point, elle ne laisserait pas d’être tout ce qu’elle est. »

Pourquoi Descartes écrit-il cela ?
Le Discours de la méthode est d’abord un récit dans lequel Descartes explique 
les raisons qui l’ont poussé à vouloir refonder les sciences de son époque, trop 
incertaines, sur un fondement absolument solide, donc absolument vrai. Pour 
cela, il se livre à l’exercice du doute, qui, au fil de ses déductions, le mène à la 
vérité la plus certaine de toutes : « je pense, donc je suis ».

De cette vérité, il déduit aussitôt une autre thèse : je suis une « chose qui pense ». 
Tout ce qui fait ma réalité, mon expérience du monde et mon identité, c’est ma 
pensée. Elle est à la racine de tout ce que je me représente et de tout ce que je 
ressens, car à chaque instant je sais que je ressens ceci, que je perçois cela, que 
j’imagine ceci ou que je pense cela. En ce sens, je suis parfaitement transparent 
à moi-même, car je suis « dans » la pensée qui fait ma réalité. La pensée et l’âme 
qui se trouve à sa racine (la « substance pensante ») est plus facile à connaître 
que n’importe quelle autre réalité hors de moi (et notamment le corps).

Quelles sont les idées centrales ?
•	 La certitude de mon existence comme sujet pensant : je ne peux pas penser 

que je n’existe pas, et je suis dans une position d’observateur privilégié de ma 
propre pensée. Cette pensée, c’est moi qui en suis l’acteur, ou le directeur : 
je pense selon ma volonté, personne ne peut me forcer à penser autrement 
que je ne pense moi-même.

•	 La transparence à soi du sujet pensant : rien, dans la pensée qui me constitue, 
ne peut m’échapper, car il serait absurde que je sois extérieur à ce qui me 
constitue moi-même. De tout ce qui se passe en moi, du moindre désir à la 
moindre pensée, de la moindre sensation à la moindre imagination, je suis 
le spectateur ou l’observateur privilégié. C’est ce qui se passe en-dehors de 
moi, dans les corps et dans le monde matériel, qui manque de clarté et d’évi-
dence : c’est par une prudente analyse que je découvrirai les secrets du monde 
extérieur, mais mon intériorité ne possède pour moi aucune zone d’ombre.

9782340-111356_001_368.indb   219782340-111356_001_368.indb   21 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



22

Chapitre 1. Cours1
B	 Sigmund Freud

Extrait	 La Métapsychologie (1915) (trad. J. Laplanche et J.-B. Pontalis, Gallimard, 
1968)

« [L’hypothèse de l’inconscient] est nécessaire, parce que les données de la 
conscience sont extrêmement lacunaires ; aussi bien chez l’homme sain que 
chez le malade, il se produit fréquemment des actes psychiques qui, pour être 
expliqués, présupposent d’autres actes qui, eux, ne bénéficient pas du témoi-
gnage de la conscience. […] notre expérience quotidienne la plus personnelle 
nous met en présence d’idées qui nous viennent sans que nous en connaissions 
l’origine et de résultats de pensée dont l’élaboration nous est demeurée cachée.

Tous ces actes conscients demeurent incohérents et incompréhensibles si 
nous nous obstinons à prétendre qu’il faut bien percevoir par la conscience 
tout ce qui se passe en nous en fait d’actes psychiques ; mais ils s’ordonnent 
dans un ensemble dont on peut montrer la cohérence, si nous interpolons 
les actes inconscients inférés. Or, nous trouvons dans ce gain de sens et de 
cohérence une raison, pleinement justifiée, d’aller au-delà de l’expérience 
immédiate.

Et s’il s’avère de plus que nous pouvons fonder sur l’hypothèse de l’inconscient 
une pratique couronnée de succès, par laquelle nous influençons, conformément 
à un but donné, le cours des processus conscients, nous aurons acquis, avec 
ce succès, une preuve incontestable de l’existence de ce dont nous avons fait 
l’hypothèse. »

Pourquoi Freud écrit-il cela ?
La naissance de la psychanalyse est associée à l’énoncé d’une hypothèse (une 
supposition rationnelle), l’hypothèse de l’inconscient : une partie de notre vie 
psychique (c’est-à-dire de l’activité de notre esprit) répondrait à des mécanismes 
inconscients dont nous-mêmes, sujets conscients, n’aurions aucune connaissance 
claire et immédiate. Les rêves, les lapsus, les actes manqués, mais également 
les troubles pathologiques du comportement, ne seraient pas le fait du hasard, 
mais d’une activité psychique qui nous est cachée à nous-mêmes. Freud doit 
prouver la pertinence de cette hypothèse.

Quelles sont les idées centrales ?
•	 La preuve de l’hypothèse par la cohérence qu’elle apporte : en bon scien-

tifique et médecin, Freud se refuse à s’en remettre simplement au hasard, 
au destin ou à la malchance pour expliquer l’apparition de phénomènes qui 
semblent absurdes ou inexplicables, comme les rêves ou les manifestations 
de ce qu’on appelait autrefois la « folie », voire la « possession ». L’hypothèse 

9782340-111356_001_368.indb   229782340-111356_001_368.indb   22 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



23

La conscience et l’inconscient

Co
u

rs

de l’inconscient est valable, parce qu’elle rend une certaine cohérence à la vie 
psychique et permet de l’expliquer selon des principes clairement identifiés.

•	 Le sujet n’est pas le mieux placé pour comprendre sa propre vie psychique 
intérieure : contrairement à ce qu’on pourrait imaginer, une multitude de 
structures et de puissances se développent en nous à notre insu, c’est-à-dire 
sans que nous en ayons la moindre idée. Et pourtant, ces puissances déter-
minent une grande partie de nos actions et de notre personnalité. Nous ne 
sommes pas « les maîtres dans notre propre demeure », pour reprendre une 
autre formule freudienne restée célèbre.

•	 La preuve de l’hypothèse par son efficacité thérapeutique : Freud considère 
en outre que, si son hypothèse donne lieu à une pratique thérapeutique 
efficace, c’est-à-dire si l’on parvient à soigner, en adoptant cette approche, des 
troubles psychiques autrefois considérés comme « magiques » ou incurables, 
alors la scientificité ou la pertinence de l’hypothèse est validée.

C	 Henri Bergson

Extrait	 La Conscience et la vie (1911)

« Qu’arrive-t-il quand une de nos actions cesse d’être spontanée pour devenir 
automatique ? La conscience s’en retire. Dans l’apprentissage d’un exercice, par 
exemple, nous commençons par être conscients de chacun des mouvements que 
nous exécutons, parce qu’il vient de nous, parce qu’il résulte d’une décision et 
implique un choix ; puis, à mesure que ces mouvements s’enchaînent davantage 
entre eux et se déterminent plus mécaniquement les uns les autres, nous 
dispensant ainsi de nous décider et de choisir, la conscience que nous en avons 
diminue et disparaît. Quels sont, d’autre part, les moments où notre conscience 
atteint le plus de vivacité ? Ne sont-ce pas les moments de crise intérieure, où 
nous hésitons entre deux ou plusieurs partis à prendre, où nous sentons que 
notre avenir sera ce que nous l’aurons fait ? Les variations d’intensité de notre 
conscience semblent donc bien correspondre à la somme plus ou moins consi-
dérable de choix ou, si vous voulez, de création, que nous distribuons sur notre 
conduite. Tout porte à croire qu’il en est ainsi de la conscience en général. Si 
conscience signifie mémoire et anticipation, c’est que conscience est synonyme 
de choix. »

Pourquoi Bergson écrit-il cela ?
Bergson tente de mettre fin à une opinion répandue, d’après laquelle la conscience 
serait un simple état, une simple faculté de l’esprit, constamment la même, et 
qui ferait de nous, une fois pour toutes, des êtres « conscients ». Au contraire : 
d’après lui, la conscience est une activité tout à fait singulière, liée à une énergie 
spécifique qu’il nomme « la vie », et dont la qualité principale est d’être créatrice. 

9782340-111356_001_368.indb   239782340-111356_001_368.indb   23 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



24

Chapitre 1. Cours1

Seulement, cette activité ne se trouve pas à chaque instant et en chaque individu 
au même degré d’intensité, et c’est d’ailleurs à travers ce phénomène que nous 
pouvons le comprendre.

Quelles sont les idées centrales ?
•	 La conscience n’est pas un état constant, et cède fréquemment le pas à l’auto-

matisme : un grand nombre de nos actions ne répond pas forcément à une 
démarche « consciente » au sens où l’entend Bergson. L’antonyme de la conscience 
est l’automatisme, et toutes les activités humaines sont susceptibles de tomber 
dans un mécanisme sans réflexion (voir à ce sujet le texte cité dans le chapitre 14 
sur la matière et l’esprit).

•	 La conscience correspond à une situation de crise, de choix, et à une activité 
de création : ce qui éveille la conscience, c’est l’irruption de l’inattendu, de 
l’inconnu, qui conduit à l’hésitation ou à la crise de jugement, et qui force 
donc à faire des choix. La conscience est donc liée à notre condition d’arbitre, 
lorsque nous sortons des sentiers battus et devons aller au devant de ce que 
nous ignorons. Cette démarche peut même conduire à la création, c’est-à-dire 
à l’apparition d’une pure nouveauté, qui soit entièrement produite par nos 
choix et par notre réaction consciente à une situation imprévue.

4	 Se servir de sa culture pour explorer les enjeux et les pistes d’analyse

Quelques titres à lire ou à regarder, pour alimenter votre réflexion et enrichir 
vos devoirs.
•	 Sur l’enfermement psychique et l’angoisse qui accompagne le trouble psychique, 

voir M le Maudit de Fritz Lang (1931), notamment pour le monologue final de ce 
meurtrier d’enfants poursuivi par une foule vindicative, un texte frappant sur le 
dédoublement de personnalité et sur le sentiment, dans l’aliénation, de devenir 
étranger à soi-même. Plus récemment, Shutter Island de Martin Scorsese (2010, 
d’après un roman de Dennis Lehane) est une enquête policière qui se déroule 
dans un hôpital psychiatrique du début du XXe siècle, et qui ouvre à une réflexion 
sur le trouble mental autant que sur l’image qu’une époque peut en construire.

•	 Ghost in the Shell, de Mamoru Oshii (1995, d’après un manga de Masamune 
Shirow), Blade Runner de Ridley Scott (d’après un roman de Philip K. Dick), A.I. 
de Steven Spielberg (2001), Ex Machina d’Alex Garland (2015). Ces quatre films 
traitent, chacun sur des modes très différents, du problème de l’intelligence 
artificielle et des limites qui séparent celle-ci de notre humanité. À comparer 
avec les problématiques contemporaines de l’intelligence artificielle (perfor-
mance vis-à-vis de l’humain, test de Turing, progression vers l’autonomie…) 

9782340-111356_001_368.indb   249782340-111356_001_368.indb   24 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



25

La conscience et l’inconscient

Co
u

rs

en s’interrogeant sur les différences qui demeurent entre l’I.A. et une pensée 
humaine consciente. Peut-on produire artificiellement une conscience ? Quelles 
en seraient les conséquences morales ?

•	 Informez-vous sur les différentes pathologies mentales et autres troubles du 
comportement, dont le langage courant a tendance à déformer la définition, 
pour les transformer en des termes caricaturaux ou insultants : la schizo-
phrénie, l’hystérie, la phobie, la paranoïa, le délire, l’hallucination, l’angoisse, 
la psychose, etc. ne sont généralement pas ce que l’on croit. Par exemple, le 
schizophrène ne souffre pas nécessairement d’un dédoublement de la person-
nalité, contrairement à ce que les fictions ont tendance à représenter. L’une des 
manifestations de la schizophrénie est la schizophrénie paranoïde, ou paranoïa, 
dans laquelle le sujet perd contact avec la réalité des choses et s’enferme dans 
un sentiment de persécution généralisée, tout en se trouvant victime de délires 
et d’hallucinations.

9782340-111356_001_368.indb   259782340-111356_001_368.indb   25 16/12/2025   11:3316/12/2025   11:33



26

Chapitre 1. Exercices1

Exercices

Exercice 1 	▶ Compétence « Analyser ». Comment analyser un sujet de dissertation.

ڀ	 Chacun des extraits suivants peut contenir des éléments positifs, mais présente 
aussi un ou plusieurs points à améliorer dans l’analyse de sujet qu’il propose. 
Identifiez ces points à améliorer et décrivez-les. Le sujet étudié est « Suis-je pour 
moi-même un étranger ? ».

Extrait A	 Ce sujet nous permet de nous demander si nous pouvons vraiment nous 
connaître et connaître autrui. En effet, il nous est souvent arrivé d’être trompés par 
les actions des autres, par des mensonges ou des faux-semblants. Or, l’étranger, c’est 
un inconnu, qui peut nous tromper sur ses intentions. Peut-on se tromper également 
sur soi-même ?

Extrait B	 Ce sujet nous demande si nous devons nous méfier de nous-mêmes, si 
nous pouvons représenter une menace pour nous-mêmes et pour autrui, de même 
que « l’étranger » est celui dont il faut se défier. En ce sens, ce sujet porte sur les 
passions et leur caractère incontrôlable. Les passions ont-elles des avantages ou 
sont-elles seulement des freins à notre action ?

Extrait C	 Ce sujet s’interroge sur l’existence d’un inconscient. En effet, depuis la 
fin du XIXe siècle, la psychanalyse s’est attelée à énoncer et à justifier l’hypothèse 
de l’inconscient, c’est-à-dire d’une instance psychique qui se manifesterait à travers 
nos paroles, nos pensées et nos actions, mais sans que nous puissions la contrôler ni 
véritablement la comprendre. Possédons-nous réellement un inconscient, ou cette 
hypothèse est-elle contestable ?

Exercice 2 	▶ Compétence « Mobiliser ». Comment mobiliser sa culture personnelle.

ڀ	 Chacun des extraits suivants utilise la même référence culturelle (M le maudit) 
pour développer sa réflexion sur le sujet « Suis-je pour moi-même un étranger ? ». 
Classez-les du moins pertinent au plus pertinent, et expliquez votre choix.

Extrait A	 Je suis pour moi-même un étranger, comme il est démontré dans M le 
Maudit de Fritz Lang. Dans ce film, en effet, un individu est poursuivi par la foule car 
il est accusé du meurtre de plusieurs enfants. Mais en réalité, c’est parce qu’il est fou 
que cet individu est poursuivi. Ce n’est pas de sa faute, il est étranger à lui-même.

9782340-111356_001_368.indb   269782340-111356_001_368.indb   26 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



27

La conscience et l’inconscient

Ex
er

ci
ce

s

Extrait B	 Dans M le Maudit de Fritz Lang, un individu accusé d’être un meurtrier 
d’enfants est poursuivi par la foule. Cependant, tout en reconnaissant les faits, il se 
défend d’être responsable de ses actes : « Je veux me fuir moi-même mais je n’y arrive 
pas ! », dit-il à la fin du film. L’œuvre de Fritz Lang fait ainsi ressentir au spectateur la 
douleur et la détresse de se sentir étranger à soi-même, et l’invite à réfléchir sur son 
propre rapport à soi. Sans nous comparer à « M », peut-on cependant être certain 
que rien de ce que nous sommes ou de ce que nous faisons ne nous échappe ?

Extrait C	 Nous pouvons être un étranger envers nous-mêmes, au sens où nous 
sommes incapables de nous connaître entièrement. Ainsi, il est possible que certaines 
de nos actions nous échappent, ou que nos paroles dépassent nos pensées. Qui agit 
alors en nous ? C’est cela que met en évidence le phénomène d’aliénation mentale, 
qui a fait l’objet de nombreuses fictions, comme M le maudit de Fritz Lang, dans 
lequel un individu souffrant de cette pathologie est mis en scène.

Exercice 3 	▶ Compétence « Rédiger » – Rédaction guidée d’une introduction.

ڀ	 Sujet à traiter : « Suis-je pour moi-même un étranger ? »
	– Dans quelles situations concrètes peut-on expérimenter le fait d’être un 

« étranger » pour soi-même ?
	– Que signifie le terme « étranger » ? Dans quels cas de figure parle-t-on / ne 

parle-t-on pas d’étranger ? Quelles sont les expressions ou formules consacrées 
qui emploient ce terme ?

	– Quels sont les termes voisins / les termes opposés à la notion d’étranger, qui 
nous permettraient de préciser notre idée ?

	– Avec quelle autre question ne doit-on pas confondre l’intitulé du sujet ? 
Qu’est-ce que cela nous apprend sur le sens de la question posée ?

	– En vous appuyant sur les considérations qui précèdent, pouvez-vous énumérer 
les principaux problèmes qui vous viennent à l’esprit, c’est-à-dire les questions 
que pose le sujet en tant que tel, et qui n’appellent aucune réponse toute faite ?

9782340-111356_001_368.indb   279782340-111356_001_368.indb   27 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



28

Chapitre 1. Corrigés1

Corrigés des exercices

Exercice 1

L’analyse proposée par l’extrait A a le mérite de relier le concept d’étranger à celui 
d’inconnu, cependant elle se limite à cet aspect et n’analyse pas davantage la notion, 
transformant ainsi très rapidement le sujet en « Peut-on se connaître soi-même ? », 
ce qui entraînera probablement une récitation de cours. La notion d’étranger doit 
être analysée dans sa richesse et sa diversité, ne pas être exclue pour être aussitôt 
remplacée par une idée plus générale et plus facilement manipulable. Dans l’extrait 
B également, la notion d’étranger est appréhendée de façon trop réduite, même si 
l’aspect retenu (la menace) a toute sa place dans une dissertation consacrée à cette 
question. L’étranger n’est pas une simple menace : il peut en être une, parce qu’il 
est inconnu, mais l’inconnu est aussi ce que l’on veut explorer, ce qui est extérieur à 
nous-mêmes et nous en apprend plus sur nous-mêmes, etc. Le deuxième problème 
principal est que le candidat se précipite manifestement sur la question de la maîtrise 
de soi et des passions, et risque d’y consacrer la totalité de son devoir. C’est une piste 
intéressante, mais elle ne peut être la seule, sans quoi l’on risque un hors-sujet. C’est 
enfin l’extrait C qui s’expose le plus à un hors-sujet du type « récitation de cours », 
puisqu’il utilise une connaissance pertinente dans ce cadre, mais qui ne peut être qu’un 
exemple, un support de la réflexion, comme seul objet de raisonnement. L’incons-
cient est ici une notion bien vue et même essentielle, mais elle ne peut se substituer 
intégralement au sujet. C’est la question posée qui doit être au centre du devoir.

Exercice 2

L’ordre allant du moins pertinent au plus pertinent est A-C-B : l’extrait A fait l’effort de 
restituer assez correctement l’exemple, mais commet de nombreuses maladresses, 
par exemple en parlant de « démonstration » (alors qu’une œuvre d’art ne démontre 
rien, à proprement parler, mais montre, ou donne à penser), et de « folie » (alors 
que ce terme est péjoratif et inadéquat d’un point de vue scientifique). Enfin, il 
demeure très bref et allusif. L’extrait C est bien mieux construit au point de vue de 
l’analyse de la notion d’étranger et de sa mise en relation avec le phénomène d’alié-
nation. Le vocabulaire est plus précis et l’analyse moins précipitée. Mais l’exemple 
est maintenu au statut d’allusion, il n’est pas détaillé, et sa valeur propre n’est pas 
appréciée. L’extrait B, sans être parfait, propose du moins une analyse plus détaillée 
de l’exemple, en cite un passage, et prend surtout le temps de parler de l’effet de 
l’œuvre sur le spectateur, sans réduire celui-ci à un « message » mais en parlant d’une 
expérience et des réflexions que celle-ci provoque. Enfin, il prend soin de rappeler 
les termes du sujet.

9782340-111356_001_368.indb   289782340-111356_001_368.indb   28 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



29

La conscience et l’inconscient

Co
rr

ig
és

Exercice 3

(analyse de la notion « d’étranger » à travers des exemples précis) Qu’apprend-on 
quand on apprend une langue étrangère ? Un nouveau vocabulaire, des règles 
de grammaire, certes, mais aussi et surtout une nouvelle façon de penser, de se 
représenter le monde, car la langue étrangère n’est pas qu’un ensemble de mots, 
elle est le véhicule d’une culture, d’une histoire et d’un mode de raisonnement bien 
particuliers. Ainsi, ce qui fait qu’une langue est étrangère, ce n’est pas seulement 
son extériorité par rapport à nous, mais aussi sa richesse, son caractère inépuisable, 
dont nous aurons toujours à apprendre, et qui nous met en relation directe avec un 
univers dont nous ignorions beaucoup jusqu’alors.
L’étranger, c’est celui qui n’est pas moi. On peut très facilement penser à la recom-
mandation de « ne pas parler aux étrangers » que les enfants reçoivent de leurs 
parents. Mais l’étranger ne se réduit pas au statut d’une figure inquiétante ou 
menaçante. Ils possède ces caractères, parce qu’il est en effet « étrange ». Mais ce 
qui est « étrange » inquiète davantage parce que je ne le connais pas, parce qu’il 
rompt avec mes habitudes, que parce qu’il représenterait une menace effective. Par 
ailleurs, l’étranger est certes différent, mais il n’en reste pas moins un être humain, 
avec lequel je partage des caractères communs. Il est à la fois proche et loin de moi.
(application de l’analyse de l’étranger à la question posée par le sujet dont il faut 
montrer la spécificité) Suis-je, vis-à-vis de moi-même, un étranger ? La question n’est 
pas de savoir si je peux, simplement, me connaître moi-même. La notion d’étranger 
implique une plus grande radicalité que ce qui est « inconnu » ou « mal connu ». C’est 
une autre personne. (rapide évocation d’arguments allant dans le sens de la thèse) Il 
est vrai que certains aspects de ma personnalité m’échappent, qu’il m’arrive de « me 
surprendre », d’agir ou de parler de façon inattendue, même de mon propre point de 
vue. La psychanalyse de Sigmund Freud a, depuis ses débuts, tenté de rendre raison 
de ce phénomène en proposant l’hypothèse de l’inconscient, une instance psychique 
distincte de ma conscience lucide et qui se manifesterait à mon insu. (brèves objec-
tions à ces arguments, afin de construire un véritable problème) Mais cela fait-il 
pour autant de moi un « étranger » vis-à-vis de moi-même, c’est-à-dire une « autre » 
personne, quelqu’un de radicalement extérieur, qui n’est à proprement parler « pas 
moi » ? Ne suis-je pas présent dans chacune des actions de mon esprit, même les 
plus obscures et les plus confuses, et à ce titre ne suis-je pas « moi-même » y compris 
lorsque je « m’échappe » le plus à moi-même ? Peut-on comparer le rapport de soi 
à soi avec celui que j’entretiens vis-à-vis d’un étranger, ou bien cette métaphore 
possède-t-elle d’indépassables limites ?

9782340-111356_001_368.indb   299782340-111356_001_368.indb   29 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



9782340-111356_001_368.indb   309782340-111356_001_368.indb   30 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



Chapitre 2

Autrui

9782340-111356_001_368.indb   319782340-111356_001_368.indb   31 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



32

Chapitre 2. Cours2

Cours

1	 Définir la notion et faire travailler les mots

A	 Se constituer un lexique, explorer le vocabulaire
Quand parle-t‑on d’« autrui », d’« autre » ou d’« altérité », et à quels domaines 
peut-on rapporter les différents usages de ces concepts ?

« Il y a moi, et puis il y a les autres » ; 
« Autrui n’est pas si différent de 
moi » ; « Les autres ne te veulent pas 
que du bien » ; « Je sais comment 
pensent les autres ».

« Aime ton prochain comme toi-même » ; 
« Tu n’est pas très altruiste » ; « Tu ne dois 
pas faire à autrui ce que tu ne voudrais 
pas qu’on te fasse » ; « Le bien d’autrui ne 
t’appartient pas ».

ڀ	 L’autre, ou autrui, c’est un autre 
individu appartenant à la même 
espèce (humaine, si l’on parle 
d’« autrui »), similaire mais 
différent.

ڀ	 Autrui, dans un sens proche du 
précédent, désigne une certaine 
forme de modèle ou de point de 
référence, notamment en morale.

Premier axe :
« Autrui » en son sens descriptif ; 
c’est notre semblable au point de 
vue de l’espèce humaine. Ce sont 
aussi « les autres » en un sens très 
neutre, à savoir une masse indéter-
minée d’individus appartenant à un 
groupe quelconque.

Deuxième axe :
« Autrui » en son sens moral et normatif ; 
c’est notre semblable en tant qu’il nous 
oblige à considérer nos devoirs, notre 
identité ou nos valeurs avec un relatif 
recul, ou sous un point de vue différent. 
Il peut être un modèle, un point de 
référence, mais aussi un repoussoir, un 
contre-exemple.

Proches : autre, altérité, similitude, 
espèce, humanité, alter ego, socia-
bilité, amitié, lien, intersubjectivité.

Proches : morale, recul, prochain, 
semblable, frère, fraternité, compassion, 
sympathie, humanité.

Opposés : identité, incommensu-
rabilité, isolement, asociabilité, 
solitude, érémitisme.

Opposés : isolement, préjugé, incompré-
hension, hostilité, intolérance, égocen-
trisme, indifférence.

B	 Repérer les confusions ou erreurs possibles
Les questions portant sur notre rapport à autrui ne portent généralement 
pas sur ce que pense autrui à notre sujet. Il est courant qu’un sujet incluant 
la notion d’autrui entraîne des traitements concentrés sur le regard porté par 
autrui sur moi-même, la façon dont autrui me juge, me méprise ou s’en tient 
aux apparences. Ces idées ne sont pas forcément hors de propos, mais loin 

9782340-111356_001_368.indb   329782340-111356_001_368.indb   32 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



33

Autrui

Co
u

rs

d’être au premier plan d’une réflexion sur notre rapport à autrui : dans ce cas, 
il est toujours essentiel de partir de nous-mêmes, de la façon dont autrui nous 
apparaît et influence nos pensées autant que nos actions. Autrui est toujours un 
sujet qui apparaît à notre propre perception, à notre propre jugement, et que 
nous appréhendons depuis l’extérieur ; veillez à toujours tenir compte de cette 
perspective, pour ne pas réduire votre traitement à la question du jugement ou 
de la morale en général.

C	 Tenter une première définition développée : étymologie  
et termes techniques
•	 Le concept d’autrui semble être un concept simple, presque minimaliste, c’est 

« l’autre » à l’intérieur d’un groupe donné, celui qui appartient au même groupe 
sans pour autant être moi. Ce qui distinguerait, en ce sens, autrui de moi-même, 
ce serait son individualité, les caractères qui n’appartiennent qu’à lui ; mais au 
point de vue de l’espèce, de ses propriétés essentielles, autrui et moi sommes 
semblables, similaires. Certes pas identiques, mais en aucun cas dissemblables au 
point de ne pas nous reconnaître. Sous ce point de vue, la définition d’autrui est 
purement négative : autrui se distingue en ceci qu’il n’est pas moi ou qu’il n’est 
pas seulement un être humain générique, mais un individu. Mais, d’un point de 
vue global, définir autrui revient à définir l’être humain en lui, à retrouver ses 
caractères communs au lieu de ce qui fait sa différence propre. En d’autres termes, 
ce qui caractérise autrui est un ensemble de détails contingents, de propriétés 
superficielles qui ne peuvent dissimuler l’essentiel : notre appartenance commune 
à l’humanité, ou à un groupe humain (politique, social, culturel) bien identifié.

•	 C’est à travers l’expérience que nous en faisons, à travers la question de la 
découverte de l’autre et de notre face-à-face avec lui, que le concept d’autrui 
prend toute son épaisseur. Si, en ce qui concerne sa seule définition, l’idée 
d’autrui peut paraître bien pauvre, elle trouve donc son intérêt lorsque l’on 
se tourne vers la rencontre vécue avec autrui : qu’est-ce que rencontrer une 
autre personne ? Comment savons-nous qu’il s’agit d’une autre personne, d’un 
autre membre de notre espèce ? D’après quels indices ? Et surtout, comment 
prétendons-nous comprendre, voire connaître une autre personne, si tout ce 
que nous en recevons sont de brefs signaux extérieurs, si nous ne sommes 
jamais, en quelque sorte, « dans sa tête » ? Autrui est donc en soi un objet 
problématique, parce que la connaissance que nous en avons semble aussi 
intuitive que contradictoire. D’un côté, rien de plus simple que de savoir « qui 
j’ai en face de moi » ; d’un autre, puis-je seulement dire que je connais qui que 
ce soit en-dehors de moi-même ? Si je ne reçois des autres qu’un ensemble de 
signes, et qu’un signe n’est jamais la chose dont il est le signe, à partir de quel 
moment puis-je estimer que je les ai « vraiment » observés tels qu’ils sont ?

•	 Autrui n’est pas seulement pour moi un objet de connaissance, et encore 
moins un objet parmi d’autres : il est un « autre moi » qui interpelle mon sens 
moral. Il n’est pas anodin que la formule « mets-toi à sa place » soit si souvent 

9782340-111356_001_368.indb   339782340-111356_001_368.indb   33 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



34

Chapitre 2. Cours2

utilisée pour éveiller le sens moral d’un individu (voir à ce sujet le chapitre 19 
sur le devoir moral) ; l’autre, c’est celui auquel je peux m’identifier, c’est aussi 
un être sensible dont la peine ou la douleur peuvent susciter ma compassion, 
mon empathie. Non seulement cela explique pourquoi autrui peut me servir 
de miroir ou de modèle (voire de contre-exemple), mais il se pourrait que la 
question du rapport à l’autre soit à la racine du problème moral. Rousseau 
estimait par exemple que toute la morale trouvait son fondement dans la pitié, 
cette étrange aptitude que nous avons de « ressentir avec » autrui, de ne pas 
supporter le spectacle de la douleur de l’autre (à moins d’y avoir été habitué). 
Sans essayer ici de trancher sur ce point, il n’en reste pas moins que l’indiffé-
rence envers l’autre, le fait de traiter autrui comme un objet et non comme 
un « autre nous-mêmes » est communément signe de froideur, d’immoralité 
voire de cruauté. Ce qui justifierait la morale, ce qui expliquerait que l’on ait 
des devoirs envers autrui, ce ne serait pas un principe absolu et abstrait, mais 
ce serait la simple existence d’autrui, la valeur propre et irréductible que cette 
existence fait surgir par elle-même dans notre univers.

•	 Peut-on seulement se connaître soi-même, et connaître le monde, sans 
connaître autrui ? En effet, si l’on dit qu’autrui « surgit dans notre univers », 
cela voudrait dire qu’avant autrui, il existe déjà un univers que nous nous 
représentons, que nous imaginons ; cela impliquerait que nous pouvons 
penser, avoir conscience de nous-mêmes et de ce qui nous entoure, sans avoir 
reçu pour cela l’aide d’autrui. Or, ne s’agit-il pas d’une pure fiction ? Peut-on 
seulement prétendre que notre vision du monde et de nous-mêmes ne doit 
rien à l’influence d’autrui ? Certes, les jugements que nous entendons, les 
paroles et les images qui nous parviennent peuvent orienter nos réflexions 
et nos comportements. On peut ajouter à raison que c’est dans la rencontre 
avec autrui comme étranger, par la perception de sa différence, que je suis 
moi-même renvoyé à ma propre individualité, que je suis invité à prendre du 
recul sur mes valeurs, mes idées ou mon identité ; que je suis donc amené à 
réfléchir autant sur ce qui nous différencie que sur cette humanité qui nous 
réunit. Mais, bien plus radicalement, peut-il seulement exister une conscience 
et une pensée humaines sans qu’il y ait d’abord eu une rencontre avec les autres 
êtres humains ? Si, par exemple, notre esprit ne peut se développer que grâce 
au langage et à la culture, alors il n’y a pas d’humanité sans contact avec les 
autres (voir les chapitres 5 et 6 sur la culture et le langage). Pour autant, ne 
peut-on pas admettre qu’une certaine forme de solitude demeure nécessaire 
pour penser ou pour agir ? L’échange avec autrui est-il nécessairement porteur 
de vérité ou de justice ? (voir, sur la vérité, le chapitre 11)

9782340-111356_001_368.indb   349782340-111356_001_368.indb   34 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



35

Autrui

Co
u

rs

2	 Identifier les grands axes problématiques

Les grandes notions

L’identité d’autrui Ce que l’on doit à autrui

Les axes problématiques

ڀ	 Connaître autrui et se connaître 
soi-même : Qu’est-ce que comprendre 
ou connaître autrui ? À quelles 
conditions cette connaissance est-elle 
possible ? Faut-il pour cela s’en sentir 
proche, s’identifier à lui ? Faut-il 
avoir recours au dialogue ? Que nous 
apprend autrui sur nous-mêmes ? 

ڀ	 Altérité et rapport à soi : Peut-on être 
soi-même sans les autres ? N’existons-
nous que par le regard d’autrui ? 
Avons-nous besoin d’autrui pour avoir 
conscience de nous-mêmes ? Le désir 
suppose-t‑il autrui, ne porte-t‑il que 
sur ce que désire autrui ? 

ڀ	 Similitude et étrangeté : Un homme 
peut-il m’être complètement étranger ? 
Autrui est-il mon semblable ? Est-il un 
autre moi-même ?

ڀ	 Le respect : Pourquoi respecter autrui ? 
Que respecte-t‑on chez autrui, sa diffé-
rence, son individualité, son humanité ? 
Ne respectons-nous autrui qu’afin qu’il 
nous respecte ? Quelle différence entre 
respect et politesse ? Peut-on respecter 
autrui sans le juger ? 

ڀ	 Amour et amitié : Respecter autrui 
signifie-t‑il aimer autrui ? A-t‑on 
le devoir d’aimer autrui ? L’amitié 
est-elle la forme idéale du rapport à 
autrui ? Aimer autrui suppose-t‑il de 
le connaître ? Ai-je le devoir de faire le 
bonheur des autres ? 

ڀ	 Le rapport moral : Peut-on avoir des 
exigences envers autrui ? N’a-t‑on de 
devoirs qu’envers autrui ? Peut-on 
juger autrui ? La passion nous sépare-
t‑elle d’autrui ? 

ڀ	 L’espace collectif : En quoi suis-je 
concerné par la liberté des autres ? 
En quoi suis-je concerné par leur 
bonheur ? A-t‑on besoin des autres 
pour être libre ? Pour être heureux ?

9782340-111356_001_368.indb   359782340-111356_001_368.indb   35 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



36

Chapitre 2. Cours2

3	 Lire, apprendre et comprendre avec les auteurs

A	 Aristote

Extrait	 Éthique à Nicomaque (ive siècle av. J.-C.) (trad. Thurot, Didot, 1823)
« L’amitié est une vertu, ou du moins toujours unie à la vertu. Elle est ce qu’il 
y a de plus nécessaire à la vie ; car il n’est personne qui consentît à vivre privé 
d’amis, dût-il posséder tous les autres biens. En effet, c’est quand on possède des 
richesses considérables, des dignités, et même la puissance souveraine, que l’on 
sent principalement le besoin d’amis ; car à quoi servirait cette surabondance 
de biens et de pouvoir, si l’on n’y joignait la bienfaisance, qui s’exerce ou se 
pratique principalement à l’égard de nos amis, et qui mérite alors les plus justes 
louanges ? […] D’un autre côté, si l’on est dans l’indigence, ou dans l’infortune de 
quelque espèce que ce soit, on ne croit avoir de refuge que le sein de l’amitié. 
Jeune, elle vous garantit des fautes où l’inexpérience peut vous faire tomber ; 
vieux, elle vous prodigue ses soins, et vous offre son secours pour l’accomplis-
sement des actions ou des desseins que les infirmités de l’âge vous rendraient 
impossibles […]. Quiconque a voyagé a pu s’en convaincre, et reconnaître combien 
l’homme est ami de l’homme, combien la société de son semblable lui convient 
et le charme. L’amitié semble être le lien qui unit les cités, et les législateurs 
semblent y avoir attaché plus d’importance qu’à la justice même : car la concorde 
a déjà quelque chose qui ressemble à l’amitié ; et c’est elle qu’ils aspirent à établir, 
tandis qu’ils s’efforcent de bannir la discorde, comme étant le plus redoutable 
fléau des états. D’ailleurs, supposez les hommes unis par l’amitié, ils n’auraient 
pas besoin de la justice ; mais, en les supposant justes, ils auront encore besoin 
de l’amitié ; et certes, ce qu’il y a de plus juste au monde, c’est la justice qui peut 
se concilier avec la bienveillance. Mais l’amitié n’est pas seulement nécessaire, 
elle est aussi ce qu’il y a de plus noble et de plus beau : car nous louons ceux 
qui ont la passion de l’amitié ; et le grand nombre d’amis est considéré comme 
une des choses les plus honorables. Il y a même des gens qui pensent que ceux 
qui savent être amis, ne peuvent manquer d’être vertueux. »

Pourquoi Aristote écrit-il cela ?
La vertu d’amitié occupe une place centrale dans la pensée antique, bien plus 
qu’elle ne le fera par la suite : elle est tenue, par Aristote autant que par Épicure, 
comme l’une des vertus les plus nobles, si ce n’est la vertu la plus élevée de toutes 
(au-delà de l’amour, donc, qui – pour simplifier – attendra l’arrivée des grands 
monothéismes et l’idée d’un dieu qui « est amour » pour devenir le modèle 
de la bienveillance et de la vertu humaines). À travers l’éloge de l’amitié qu’il 
propose, Aristote offre du même coup une description singulière de la figure 
d’autrui, qu’il s’agit pour nous d’éclaircir.

9782340-111356_001_368.indb   369782340-111356_001_368.indb   36 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



37

Autrui

Co
u

rs

Quelles sont les idées centrales ?
•	 L’amitié est un besoin fondamental de l’être humain, et concentre à elle seule 

toutes les autres vertus. Qu’est-ce en effet que l’amitié ? C’est éprouver un 
attachement profond et durable envers un autre individu, un attachement de 
nature plus morale que charnelle. En grec, la philia désigne cet attachement, 
et se traduit parfois par « amour » (d’ailleurs, le mot « ami » conserve dans 
son étymologie la racine du verbe « aimer »), mais se distingue de l’eros qui 
renvoie, lui, au désir charnel envers une autre personne (et a donné le mot 
« érotique »). Or, l’amitié ainsi décrite est à la fois un besoin et un modèle : 
tout homme est capable d’entendre que la solitude absolue est une souffrance 
indescriptible, tout homme comprend donc la nécessité de l’amitié pour 
l’épanouissement de l’esprit. En outre, l’amitié incite l’individu à faire preuve 
de bienveillance envers ses semblables, ce qui résume, dans ce simple terme, 
tout ce qui fait la vertu selon Aristote : souci du Bien, recherche de la juste 
mesure, refus de l’excès en toute chose, poursuite de la justice et de la paix.

•	 L’ami est un « autre moi-même », dont la fréquentation est un plaisir en soi, 
ce qui traduit un idéal de liberté et de poursuite de la vérité par le dialogue. Il 
est intéressant de noter que, dans ce bref passage, Aristote associe l’amitié à la 
société politique. Il ne considère donc pas que la cité (polis, la forme de société 
politique dominante en Grèce classique) est le résultat d’un calcul d’intérêt, ou 
qu’elle n’a pour fonction que de satisfaire nos besoins. Au contraire, le lien social 
trouve son fondement et son aboutissement dans la relation d’amitié, qui est une 
relation désintéressée et libre (on n’est pas ami avec quelqu’un par intérêt, mais 
« parce que c’était lui, parce que c’était moi », pour citer Montaigne – autrement 
dit, sans autre raison que le plaisir d’être avec un autre). La cité a donc pour fin, 
non seulement la satisfaction des besoins, mais outre cela d’offrir les conditions 
propices à l’exercice des vertus que concentre en elle l’expérience de l’amitié : 
bienveillance, justice, dialogue et amour du vrai. L’amitié révèle que le rapport 
à l’autre n’est pas un rapport simplement intéressé, mais qu’il ouvre la voie à 
une recherche libre de la vérité comme du bonheur (voir les chapitres 15, 16 
et 17 sur la politique, le droit et les échanges).

B	 Emmanuel Levinas

Extrait	 Éthique et infini, dialogues avec Philippe Nemo, Fayard, 1982

« L’abord du visage n’est pas de l’ordre de la perception pure et simple. […] 
Positivement, nous dirons que dès lors qu’autrui me regarde, j’en suis respon-
sable, sans même avoir à prendre de responsabilités à son égard ; sa respon-
sabilité m’incombe. C’est une responsabilité qui va au-delà de ce que je fais. 
D’habitude, on est responsable de ce qu’on fait soi-même. […] Le lien avec autrui 
ne se noue que comme responsabilité, que celle-ci, d’ailleurs, soit acceptée ou 
refusée, que l’on sache ou non comment l’assumer, que l’on puisse ou non faire 

9782340-111356_001_368.indb   379782340-111356_001_368.indb   37 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



38

Chapitre 2. Cours2

quelque chose de concret pour autrui. […] J’analyse la relation inter-humaine 
comme si, dans la proximité avec autrui – par-delà l’image que je me fais de 
l’homme – son visage, l’expressif en autrui (et tout le corps humain est, en ce 
sens, plus ou moins, visage), était ce qui m’ordonne de le servir. J’emploie cette 
formule extrême. Le visage me demande et m’ordonne. Sa signification est un 
ordre signifié. Je précise que si le visage signifie un ordre à mon égard, ce n’est 
pas de la manière dont un signe quelconque signifie son signifié ; cet ordre est 
la signifiance même du visage. »

Pourquoi Levinas affirme-t‑il cela ?
Le motif du visage d’autrui est extrêmement présent dans la philosophie morale 
d’Emmanuel Levinas, qui voit dans la confrontation à l’autre la racine absolue 
de notre conscience de responsabilité. Levinas revient ici sur cette question au 
cours d’un entretien, ce qui lui permet de clarifier la nature de la rencontre avec 
autrui, du face-à-face et de son retentissement éthique.

Quelles sont les idées centrales ?
•	 L’apparition du visage de l’autre (et même de sa silhouette) n’est comparable à 

aucune autre expérience. On ne se contente jamais de simplement « percevoir » 
un visage, le visage n’est pas un objet du monde comme les autres. Je perçois 
immédiatement quelque chose « d’autre » dans le visage « de l’autre », si l’on 
peut dire. Levinas évoquera à ce sujet le concept d’infini : il y a, derrière le regard 
d’autrui, un vertige, un infini dont sont dépourvus les objets ordinaires de ma 
perception. C’est pourquoi un visage factice ou un mannequin ne produit aucun 
effet semblable, seulement une gêne ou une inquiétude. En revanche, le visage 
humain ouvre la perspective de mon expérience et me confronte à l’humanité 
de l’autre, qui se manifeste comme un infini.

•	 Lorsque je me trouve face à autrui, je suis immédiatement renvoyé à ma 
propre responsabilité. Cette singularité absolue de la rencontre avec autrui, 
selon Levinas, aboutit à une situation qui engage ma responsabilité. Lorsque 
surgit le visage d’autrui, je me sens aussitôt responsable, ou du moins tenu de 
l’être, que je le veuille ou non. L’appareil conceptuel qui permet à Levinas de 
justifier ce phénomène est hautement complexe, néanmoins nous pourrions 
le résumer comme suit : le regard porté sur moi, qui se présente comme un 
absolu, me renvoie à ma propre culpabilité, au fait que je ne suis qu’un objet 
pour ce regard absolu. Cette culpabilité élémentaire, fondamentale, est en 
même temps ce qui m’ordonne d’être responsable, de me montrer à la hauteur 
de ce regard « de l’autre », de cette expression infinie que je ne parviens jamais 
à totalement décrypter. C’est l’insondable profondeur du regard de l’autre 
qui me renvoie à celle de ma responsabilité morale.

9782340-111356_001_368.indb   389782340-111356_001_368.indb   38 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



39

Autrui

Co
u

rs

4	 Se servir de sa culture pour explorer les enjeux et les pistes d’analyse

Quelques œuvres à lire ou à regarder, pour alimenter votre réflexion 
et enrichir vos devoirs.
•	 Comme nous l’avons évoqué plus haut, le regard d’autrui, ou son comportement, 

a ceci de particulier que, par son étrangeté, il tend à me renvoyer à ma propre 
bizarrerie, à la contingence de ce que je suis moi-même. Ainsi, la différence 
culturelle peut-elle aboutir à des attitudes très diverses, allant du rejet de l’autre 
comme étant radicalement différent, incompatible avec ce qui nous constitue 
en propre, à la relativisation de notre propre perception de nous-mêmes, de nos 
valeurs culturelles et morales. On recommandera donc de réfléchir sur la question 
de l’altérité au point de vue culturel, notamment à la lumière de l’épisode histo-
rique de la controverse de Valladolid, qui a fait l’objet d’une libre adaptation 
romanesque et cinématographique (voir le chapitre 5 sur la culture). Il sera 
également pertinent de s’interroger sur ce qui fait de Meursault un « étranger » 
au sens fort dans L’Étranger d’Albert Camus (1967). Le film Lost in Translation de 
Sofia Coppola (2003) offre enfin une lecture originale, touchante et amusante des 
notions d’incompréhension et de solitude, ainsi que du lien particulier que l’on 
peut établir avec l’autre à l’intérieur même de cette solitude.

•	 Si alter désigne en latin « l’autre », le terme qui signifie « à l’autre, à autrui » est 
alienus. Ainsi, de la figure d’autrui à celle de l’alien, il n’y a qu’un pas. La thématique de 
l’extraterrestre est loin d’être l’apanage de la littérature et du cinéma contemporains : 
on en trouve des traces jusque dans l’Antiquité (L’Histoire vraie de Lucien (iie siècle) 
évoque des habitants de la Lune, Le Conte du coupeur de bambou (ou « de la princesse 
Kaguya », Japon, xe siècle) parle d’une princesse venue « de la capitale de la Lune », et 
Cyrano de Bergerac prétend à son tour narrer L’Histoire comique des États et empires 
de la Lune (1657)). Or, dans chacune de ces situations, le motif de l’habitant d’un autre 
monde que le nôtre sert de véhicule à une réflexion sur l’altérité, autant que sur nos 
caractères propres et sur nos propres bizarreries, comme à travers un miroir inversé. 
Il est ainsi très éclairant d’observer l’évolution de la figure de l’alien tout au long du 
xxe siècle, depuis les envahisseurs de la planète « rouge » qui, en pleine guerre froide, 
représentaient la quintessence de l’ennemi hostile (Invaders from Mars, 1953), jusqu’à 
une figure autrement plus bienveillante et pacifique de « l’autre » ou du « visiteur » 
(Rencontre du troisième type et E.T. de S. Spielberg, 1977 et 1982). L’extraterrestre en 
tant que « monstre » innommable, indescriptible et menaçant peut aussi faire signe vers 
notre peur de l’inconnu, de l’absolument autre comme réalité inconnaissable et objet 
d’angoisse, ou nous renvoyer vers notre propre fragilité d’êtres incarnés, organiques et 
mortels (voir bien sûr Alien de Ridley Scott (1979), également cité dans le chapitre 13 
sur le vivant). Tout récemment, le film Premier contact (Arrival, de D. Villeneuve (2016)) 
envisage la question de l’altérité absolue sous l’angle original de la linguistique, et 
propose ainsi une représentation saisissante de l’effort de compréhension entre deux 
espèces radicalement étrangères l’une à l’autre.

9782340-111356_001_368.indb   399782340-111356_001_368.indb   39 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



40

Chapitre 2. Exercices2

Exercices

Exercice 1 	▶ Compétence « Analyser ». Comment analyser un extrait de texte.

Les indications qui suivent l’extrait sont censées vous aider à comprendre ce qu’il 
faut identifier dans un texte à commenter, et vous proposer des pistes pour relier 
ces éléments à vos propres connaissances. Nous nous appuierons sur un extrait du 
Discours sur l’inégalité illustrant la conception rousseauiste de la pitié.

Extrait	 Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements de l’iné-
galité parmi les hommes (1755)

« La pitié est un sentiment naturel, qui modérant dans chaque individu l’activité de 
l’amour de soi-même, concourt à la conservation mutuelle de toute l’espèce. C’est 
elle qui nous porte sans réflexion au secours de ceux que nous voyons souffrir ; 
c’est elle qui, dans l’état de nature, tient lieu de lois, de mœurs et de vertu, avec cet 
avantage que nul n’est tenté de désobéir à sa douce voix ; c’est elle qui détournera tout 
sauvage robuste d’enlever à un faible enfant, ou à un vieillard infirme, sa subsistance 
acquise avec peine, si lui-même espère pouvoir trouver la sienne ailleurs ; c’est elle 
qui, au lieu de cette maxime sublime de justice raisonnée : Fais à autrui comme tu 
veux qu’on te fasse, inspire à tous les hommes cette autre maxime de bonté naturelle 
bien moins parfaite, mais plus utile peut-être que la précédente : Fais ton bien avec le 
moindre mal d’autrui qu’il est possible. C’est, en un mot, dans ce sentiment naturel, 
plutôt que dans des arguments subtils, qu’il faut chercher la cause de la répugnance 
que tout homme éprouverait à mal faire, même indépendamment des maximes de 
l’éducation. »

ڀ	 Indications :
	– Quel est l’objet, l’élément dominant de ce texte ?
	– Quelle est la thèse défendue à son sujet ?
	– En quoi peut-elle paraître originale, surprenante, paradoxale ?
	– Peut-on formuler des objections contre cette thèse ?
	– Peut-on trouver des exemples permettant de défendre cette thèse ?

9782340-111356_001_368.indb   409782340-111356_001_368.indb   40 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



41

Autrui

Ex
er

ci
ce

s

Exercice 2 	▶ Compétence « Discuter ». Comment discuter une thèse philosophique.

ڀ	 Chacun des extraits suivants peut contenir des éléments positifs, mais présente 
aussi un ou plusieurs points à améliorer dans la discussion de thèse philosophique 
qu’il propose. Identifiez ces points à améliorer, et décrivez-les. Le sujet traité est 
« Avons-nous le devoir d’aimer autrui ? ». La thèse en question correspond à 
l’extrait de Rousseau cité dans l’exercice précédent.

Extrait A	 Rousseau évoque la notion de pitié pour nous faire comprendre qu’il 
existe en nous un élan spontané de compassion envers autrui. Il s’agirait même, selon 
lui, du fondement de la morale humaine. Pourtant, cette affirmation repose entiè-
rement sur son système philosophique, et d’autres philosophes sont en désaccord 
avec Rousseau (comme par exemple Voltaire ou Nietzsche). Cette opinion n’est donc 
pas nécessairement acceptable.

Extrait B	 La notion de pitié peut nous servir à comprendre en quoi consiste notre 
lien moral avec autrui. Selon Rousseau, nous aimons naturellement nos semblables : 
l’homme est un être bon par essence, et seule la société le corrompt. Par conséquent, 
nous avons bien le devoir d’aimer autrui, car nous avons le devoir de retourner à notre 
nature première. Mais peut-on vraiment considérer que l’homme est bon par nature ? Cet 
amour peut-il être observé autour de nous ? Rien ne le prouve, et l’on pourrait objecter 
à Rousseau que l’idée de l’homme naturel est loin d’être universellement admise.

Extrait C	 Rousseau affirme que la pitié est naturelle chez l’homme. Mais la 
pitié et l’amour sont-ils équivalents ? La pitié est un élan de compassion, elle est 
un sentiment de peine éprouvé envers autrui ; c’est elle qui nous conduit à agir 
pour minimiser la souffrance de ceux dont nous observons la détresse. Mais nous 
apprend-elle vraiment que l’amour est un devoir ? En outre, la pitié est-elle toujours 
une référence suffisante pour penser nos devoirs envers autrui ? N’est-elle pas trop 
sélective, trop subjective ?

9782340-111356_001_368.indb   419782340-111356_001_368.indb   41 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34



42

Chapitre 2. Exercices2

Exercice 3 	▶ Compétence « Rédiger » – Construction guidée d’un plan.

ڀ	 Sujet : « Peut-on être soi-même sans les autres ? ».
	– Tout d’abord, construisez une alternative de départ, qui vous permet d’opposer 

une thèse (une réponse affirmative à la question) et une antithèse (une 
réponse négative) : pourquoi peut-on dire que les autres, par définition, sont 
la condition essentielle de mon identité, de ma conscience de moi-même, de 
mon évolution en tant qu’individu ? Pourquoi, à l’extrême inverse, peut-on 
considérer que mon identité ou ma conscience suppose que je m’isole, que 
je me sépare d’autrui ?

	– Une fois cette alternative posée, tâchez de la développer cela au moyen de 
remarques assez larges et générales, qui pourront se décliner en plusieurs 
arguments. Comment chaque réponse peut-elle prendre une forme plus 
développée, plus riche dans son énoncé ? Quelles pistes d’arguments, d’exemples 
et de références pensez-vous pouvoir utiliser ?

	– Demandez-vous ensuite comment dépasser cette alternative thèse/antithèse de 
départ. Plusieurs possibilités s’offrent à vous : redéfinir les principaux concepts, 
identifier une troisième voie de réponse, ou encore approfondir la critique et 
reformuler les enjeux du sujet. Si nous sommes face à une contradiction entre 
la thèse et l’antithèse, alors comment faire pour identifier un terrain commun, 
ou pour renverser le sens de la question et en repenser les enjeux ?

9782340-111356_001_368.indb   429782340-111356_001_368.indb   42 16/12/2025   11:3416/12/2025   11:34


